

دمالەنمبر 🕦

اجلَىالاعلامانّ <sub>١٣٣٠ه</sub> الفتوٰىمطلقًاعلىقول الإمام

روش ترآ گا ہی کہ فتوی قولِ امام پر ہے



پيشكش: مجلس آئى أى (وعوت اسلامى)

| Contents |  |
|----------|--|

(روشن تر آگاہی کہ فتوی فول امام پر ہے)

سلسلهرسائلفتاؤىرضويه

جلدنمبرایک ، رسالهنمبر1

## رساله

# اجلَى الاعلام انّ الفتوى مطلقًا على قول الإمام ١٣٣٨ ه

(روش تراکابی کہ فتوی قول امام پر ہے)

نے ہمیں ایسے ائمہ سے قوت دی جو جو دوسخا والے بے نیاز رب کے اذن سے کجی درست کرنے والے اور ہمیشہ مدد پہنچا نے والے ہیں ، اوران کے در میان ہمارے امام اعظم کو بوں ر کھا جیسے جسم میں قلب کو رکھا،اور درودو سلام ہو معزز رسولوں کے امام اعظم پر جن کا بیہ

الحمد لله الحفي، على دينه الحنفي، الذي ايدناً مرستائش خداكے لئے جودين حفي ير نہايت مهربان ہے، جس بائمة يقيمون الاود، ويديمون المدد، باذن الجواد الصيد، وجعل من بينهم امامنا الاعظم كالقلب في الجسد، والصّلوة والسلام على الامام الاعظم للرسل الكرام الذي

ف : رساله جلیله اس امر کی تحقیق عظیم میں که فتوی ہمیشه قول امام پر ہے اگر چه صاحبین خلاف پر ہوں اگرچه خلاف پر فتوی دیا گیا ہو ، اختلاف زمانہ ضرورت و تعامل وغیر ہاجن وجوہ سے قول دیگر پر فتوی مانا جاتا ہے وہ در حقیقت قول امام ہی ہوتا ہے۔

جاء ناحقا من قوله المأمون، استفت عله قلبك وان افتاك المفتون، وعليهم وعلى اله والهم وصحبه وصحبهم وفئامه و

ار شاد گرامی بجاطور پر ہمیں ملا، کہ اپنے قلب سے فتویٰ دریافت کرا گرچہ مفتیوں کافتویٰ تجھے مل چکاہے۔اور (درود وسلام ہو) ان رسولوں پر یوں ہی سرکارکے آل واصحاب وجماعت پر اور حضرات رسل کے

عـه: جعل الامام الاعظم كالقلب ثم ذكر هذا الحديث (استفت قلبك وان افتاك المفتون، فأكرم به من براعة استهلال، والحديث رواة الامام أحمد والبخارى في تاريخه عن وابصة بن معبد الجهنى رضى الله تعالى عنه بسند حسن بلفظ استفت نفسك وروى احمد بسند صحيح عن ابى ثعلبة الخشنى رضى الله تعالى عنه عن النبي صلى الله تعالى عليه وسلم البر ماسكنت اليه النفس واطمأن تعالى عليه والاثم مالم تسكن اليه النفس ولم يطمئن اليه القلب والاثم مالم تسكن اليه النفس ولم غفرله.

پہلے امام اعظم کو قلب کی طرح قرار دیا پھر یہ حدیث ذکر کی"ا پنے قلب سے فتویٰ طلب کراگر چہ مفتیوں کا فتویٰ کجھے مل چکا ہو"اس میں کیا ہی عمدہ براعت استعلال ہے( یعنی یہ اشارہ ہوجاتا ہے کہ قلب امام اعظم کا فتویٰ رائج ہوگا اگرچہ دوسرے فتوے اس کے برخلاف ہوں حدیث مذکور امام احمد نے مند میں اور امام بخاری نے تاریخ میں وابصہ بن معبد جسنی رضی الله تعالیٰ عنہ سے بسند حسن روایت کی ہے اس کے الفاظ میں "استفت نفسک" ہے یعنی خود اپنی ذات سے فتویٰ الفاظ میں "استفت نفسک" ہے یعنی خود اپنی ذات سے فتویٰ طلب کر اور امام احمد نے بسند صحیح ابو نقلبہ خشنی رضی الله تعالیٰ عنہ کے ذریعہ نبی کریم صلی الله تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم سے قبلی عنہ کے ذریعہ نبی کریم صلی الله تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم سے قبلی عرب کی سکون اور یوں روایت کی ہے نبی وہ ہے جس میں نفس کو سکون اور قلب کواطمینان ملے اور گناہ وہ ہے جس میں نفس کو سکون اور قلب کواطمینان نہ ہوا گرچہ فتویٰ دینے والے (اس کی درستی کا قلب کواطمینان نہ ہوا گرچہ فتویٰ دینے والے (اس کی درستی کا فتویٰ دے دیں) (ت)

<sup>1</sup> منداحمه بن حنبل عن وابصة بن معبد رضى الله تعالى عنه المكتب الاسلامي بير وت ۴ / ۲۸۸ (اتحاف السادة المتقين الباب الثاني دارالفكر بير وت ال ۱۲۰ )

<sup>2</sup> البّاريخ البخاري ترجمه ۳۳۲ محمد ابوعبدالله الاُسدي دارالبازيكة المكرية اله٬۱۳۵ الجامع الصغير حديث ۱۹۹ دارالكتب العلميه بير وت ۱ / ۲۲) 3 منداحمه بن حنبل حديث اني ثعلمة الخشني المكت الاسلامي بير وت ۲ / ۱۹۴)

فئامهم، الى يوم يدعى كل اناس بامامهم، أمين اعلم رحمنى الله تعالى واياك، وتولى بفضله هداى وهداك، انه قال العلامة المحقق البحر في صدر قضاء البحر بعد ما ذكر تصحيح السراجية ان المفتى يفتى بقول ابى حنيفة على الاطلاق و وتصحيح حاوى القداسى، اذاكان الامام في جانب وهما في جانب ان الاعتبار لقوة المدرك قول الامام الاعتبار لقوة المدرك قول الامام الاعظم مع انهم مقلدون قلت قد الشكل على ذلك مدة طويلة ولم ارفيه جوابا الاما فهمته الأن من كلامهم وهو انهم نقلو اعن اصحابنا الهدايحل

آل واصحاب وجماعت بر اور حضرات رسل کے آل واصحاب اور جماعت پر بھی اس روز تک جبکہ م گر وہ کو اس کے امام و پیشواکے ساتھ بلایا جائے گاالی ! قبول فرما، آپ کو معلوم ہو ، خدا مجھ پراورآپ پر رحم فرمائے ،اور اپنے فضل سے مجھے اور آپ کو راہ راست پر چلائے ، کہ علامہ محقق صاحب بحر را کُق نے البحر الرائق کتاب القضاء کے شروع میں پہلے یہ دو تصحیحین ذکر کیں (۱) تصحیح سراجیه ،مفتی کومطلقًا قول امام پر فتوی دینا ہے۔ (۲) تصحیح حاوی قد سیا گرامام اعظم ایک جانب هوں اور صاحبین دو سری جانب تو **توت دلیل کااعتبار ہوگا،** اس کے بعد وہ یوں رقم طراز ہیں: اگر یہ سوال ہو کہ مشائخ کو یہ جواز کسے ملاکہ وہ امام اعظم کے مقلد ہوتے ہوئے ان کا قول چھوڑ کر دو سرے کے قول پر فتویٰ دیں ؟ تومیں کہوں گا که به اشکال عرصه دراز تک مجھے در پیش رہااور اس کا کوئی جواب نظرنه آیا، مگر اس وقت ان حضرات کے کلام سے اس اشکال کا یہ حل سمجھ میں آ باکہ حضرات مشائخ نے ہمارے اصحاب سے بہار شاد نقل

عه: قال الرملي هذا مروى عن ابي حنيفة رضى الله تعالى عنه وكلامه هنا موهم ان ذلك مروى عن المشائخ كما هو

یہاں خیر الدین رملی اعتراض فرماتے ہیں کہ بیہ بات امام ابو حنیفہ رضی الله تعالی عنہ سے مروی ہے، اور کلام برح سے بیہ وہم پیداہوتا ہے کہ بیہ بات حضرات مشاک سے مروی ہے جبیبا کہ اس کے سیاق (باتی برصفی آئدہ)

<sup>4</sup> بحرالرائق محتاب القضاء فصل في التقليد التجاميم سعيد كمپنى كراچى ٢٦٩/٦ 5 بحرالرائق محتاب القضاء فصل في التقليد التجاميم سعيد كمپنى كراچى ٢٦٩/٦)

### ۔ فرمایا ہے کہ کسی کے لئے ہمارے قول پر فتوی

سے ظام ہے

## لاحدان يفتى بقولناحتى

(بقیه حاشیه صفحه گزشته)

ظاهر من سياقه <sup>6</sup> اه اقول: اى <sup>نا</sup> حرف فى كلامه يوهم روايته عن البشائخ واى سياق يظهره انها جعل خلاف البشائخ لانهم منهيون عن الافتاء بقول الاصحاب مالم يعرفوا دليله فهم منهيون لانا هون اما الاصحاب أفنعم روى عنهم كها روى عن الامام رضى الله تعالى عنهم فى مناقب الامام للامام الكردرى عن عاصم بن يوسف لم يرمجلس انبل من مجلس الامام وكان انبل اصحابه اربعة زفرو ابو يوسف وعافية واسد بن عمرو وقالوا لا يحللاحدان يفتى بقولنا حتى يعلم من

ف: تطفل على العلامه الرملي والشامي

ف:٢: تطفل عليهما

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> منحة الخالق على بحرالرائق فصل يجوز تقليد من شاء انتج ايم سعيد كمپنى كراچى ٢٦٩/٦

يعلم من اين قلنا حتى نقل فى السراجية ان هذا سبب مخالفة عصام للامام وكان يفتى بخلاف قوله كثيرا لانه لم يعلم الدليل وكان يظهرله دليل غيرة فيفتى به، فاقول ان هذا الشرط كان فى زمانهم اما فى زماننا فيكتفى بالحفظ كمافى القنيه وغيرها فيحل الافتاء بقول الامام بل يجب

دینا روا نہیں جب تک اسے یہ علم نہ ہو جائے کہ ہمارا ماخذا ور ہمارے قول کی دلیل کیا ہے، یہاں تک کہ سراجیہ میں منقول ہے کہ ای وجہ سے شخ عصام سے امام اعظم کی خالفت عمل میں آئی، السابہت ہو تاکہ وہ قول امام کے بر خلاف فتوی دیتے کیونکہ انہیں دلیل امام معلوم نہ ہوتی اور دو سرے کی دلیل ان کے سامنے ظاہر ہوتی تواسی پر فتوی دیتے، (صاحب بحر فرماتے ہیں) میں کہتا ہوں ہوتی تواسی پر فتوی دیتے، (صاحب بحر فرماتے ہیں) میں کہتا ہوں سے شرط حضرات مشائ کے زمانے میں تھی لیکن ہمارے زمانے میں بس یہی کافی ہے کہ ہمیں امام کے اقوال حفظ ہوں جیسا کہ قنیہ میں بس یہی کافی ہے کہ ہمیں امام کے اقوال حفظ ہوں جیسا کہ قنیہ وغیرہ میں ہے

(بقیه حاشیه صفحه گزشته)

این قلنا ولا ان یروی عنا شیئا لم یسبعه منا<sup>7</sup> وفیها عن ابن جبلة سبعت محمدا یقول لایحل لاحد ان یروی عن کتبنا الا ما سبع اویعلم مثل علمنا<sup>8</sup> ۱۲ منه غفرله (م)

ان حضرات نے فرمایا: کسی کے لئے ہمارے قول پر فتوی دینااس وقت تک روانہیں جب تک اسے یہ نہ معلوم ہوجائے کہ ہم نے کہاں سے کہاں ہے سے سی نہ ہوائی کتاب میں ابن جبلہ بات روایت کرے جو ہم سے سی نہ ہوائی کتاب میں ابن جبلہ کا یہ بیان مروی ہے کہ میں نے امام محمد کو یہ فرماتے ہوئے ساکہ کسی کے لئے ہماری کتا ہوں سے روایت کرناروانہیں مگر وہ جو خود اس نے ساہویا وہ جو ہماری طرح علم رکھتا ہو المنہ (ت)

<sup>7</sup> المناقب الكردرى ذكر عافية بن يزيد الاودى الكوفى مكتبه اسلاميه كوئية ٢/ ٢١٣ 8 المناقب الكردرى اقوال الامام الشافعي في تعظيم الامام محمد بن الحن مكتبه اسلاميه كوئية ٢/ ١٥٢

وان لم نعلم من اين قال وعلى هذا فما صححه في الحاوى مبنى على ذلك الشرط وقد صححوا ان الافتاء بقول الامام فينتج من هذا انه يجب علينا الافتاء بقول الامام وان افتى البشائخ بخلافه لانهم انها افتوا بخلافه لفقد شرطه في حقهم وهوالوقوف على دليله واما نحن قلنا الافتاء وان لم نقف على دليله، وقد وقع للبحقق ابن الهمام في مواضع الرد على البشائخ في الافتاء بقولهما بانه لا يعدل عن قوله الالضعف دليله وهو قوى في وقت العشاء لكونه الاحوط وفي تكبير وهو قوى في وقت العشاء لكونه الاحوط وفي تكبير القدير ولكن هو اهل للنظر في الدليل ومن ليس باهل للنظر فيه فعليه الافتاء بقول الامام والمراد بالاهلية هناان

تواب اگرچه جمیں قول امام کی دلیل معلوم نه ہو، قول امام پر فتوی دینا جائز بلکہ واجب ہے اس تفصیل کے پیش نظر تقیح حاوی کی بنیا د وہی شرط ہے جو حضرات مشائخ کے لئے اس زمانے میں تھی اور اب علاء نے اسی کو صحیح قرار دیا کہ قول امام یر ہی فتویٰ ہوگا جس سے بیہ نتیجہ نکلتا ہے کہ ہم یریہی لازم ہے کہ قول امام پر فتویٰ دیں اگر چہ مشائخ اس کے پر خلاف فتوی دے چکے ہوں اس کئے کہ اس کے خلاف افتائے مشائخ کی وجہ بیر ہے کہ خود قول امام پر فتویٰ دینے کے لئے اں کی دلیل سے ماخبر ہونے کی جو شرطان کے حق میں تھی وہ مفقود تھی ( وہ اس کی دلیل سے یا خبر نہ ہوسکے اس لئے اس پر فتویٰ نہ دے سکے ) اور ہمارے لئے یہ شرط نہیں ، ہمیں قول امام پر ہی فتوی وینا ہے اگرچہ اسکی دلیل سے آگاہی نہ ہو،اور محقق ابن ہمام نے تو متعد د جگہ قول صاحبین پر فتویٰ دینے سے متعلق مشائخ پر رد کیا ہے اور فرمایا ہے کہ قول امام سے بجز اس کے اس کی دلیل ضعیف ہوانحراف نہ ہوگا اور وقت عشاہے متعلق قول امام کی دلیل قوی ہےاس لئے کہ اسی میں زیادہ احتیاط ہے۔ اسی طرح تکبیر تشریق کے آخری وقت کی تعیین میں بھی قوت دلیل اس طر ف ہے اس کے آگے فتح القدیر میں مزید بھی ہے لیکن امام ابن الہام کو دلیل میں نظر وفکر کی اہلیت حاصل تھی ، جو دلیل میں نظر کی اہلیت نہیں

يكون عارفا مبيزابين الاقاويل له قدرة على ترجيح بعضها على بعض 19ه

وتعقبه العلامة ش في شرح عقودة بقوله لايخفي عليك مأفي هذا الكلام من عدم الانتظام ولهذا اعترضه محشيه الخير الرملي بأن قوله يجب علينا الافتاء بقول الامام وان لم نعلم من اين قال مضاد لقول الامام لا يحل لاحدان يفتى بقولنا حتى يعلم من اين قلنا اذهو صريح في عدم جواز الافتاء بغير اهل الاجتهاد فكيف يستدل به على وجوبه فنقول مأيصدر من غير الاهل ليس بأفتاء حقيقة وانها هو حكاية عن المجتهد انه قائل بكذا واعتبار هذا الملحظ تجوز حكاية قول غيرالامام فكيف يجب علينا الافتاء بقول المام وان

ر کھتااس پر تو یہی لازم ہے کہ قول امام پر فتوی دے۔ یہاں اہلیت کا مطلب میہ ہے کہ اقوال کی معرفت اور ان کے مراتب میں امتیاز کی لیاقت کے ساتھ ایک کو دوسرے پر ترجیح دینے کی قدرت حاصل ہو۔ اھ اس کلام بحریر علامہ شامی نے شرح عقود میں یوں تقید کی ہےاس کلام کی بے نظمی ناظرین پر مخفی نہیں۔اس لئےاس کے محشٰی خیر الدین رملی نے اس پر اعتراض کیاہے کہ ایک طر ف ان کا کہنا ہیہ ہے کہ "ہمیں قول امام پر فتویٰ دینا واجب ہے اگرچہ اس قول کی دلیل او رماخذ ہمارے علم میں نہ ہو" دوسری طرف امام کا ارشادیہ ہے کہ " کسی کے لئے ہمارے قول پر فتوی دینا حلال نہیں جب تک اسے بیہ علم نہ ہو جائے کہ ہم نے کہا ں سے کہا۔" بیہ دونوں میں تضاد ہے اس لئے کہ قول امام سے صراحۃ واضح ہے کہ اہلیت اجتہاد کے بغیر فتویٰ دینا جائز نہیں۔ پھر اس سے اس شرط کے بغیر وجوب افتاء پر استدلال کیسے ہوسکتا ہے؟ توہم یہ کہتے ہیں کہ غیر ابل اجتهاد سے جو حکم صادر ہوتا ہے وہ حقیقة افتاء نہیں ، وہ توامام مجہد سے صرف اس بات کی نقل و حکایت ہے کہ وہ اس حکم کے قائل ہیں جب حقیقت یہ ہے تو غیر امام کے قول کی نقل و حکایت بھی جائز ہے پھر ہم پریہ واجب کسے رہاکہ قول امام ہی پر

<sup>9</sup> بحرالرائق كتاب القضاء فصل في التقليد ٢٢٩/٧ و ٢٧٥

فتویٰ دیں اگر چه مشائخ نے اس کے برخلاف فتویٰ دیا ہو ، حالا لکه که ہم تو صرف فتوائے مشائخ کے ناقل ہیں اور کچھ نہیں یہاں تامل کی ضرورت ہے، انتھی ، (کلام رملی ختم ہوا) علامہ شامی فرماتے بن : اس کی توضیح بہ ہے کہ مشائخ کو دلیل امام سے آگاہی حاصل ہوئی ، انھیں علم ہواکہ امام نے کہاں سے فرمایا ،ساتھ ہی اصحاب امام کی دلیل سے بھی وہ آگاہ ہوئے ،اس لیے وہ دلیل اصحاب کو دلیل امام پر ترجیح دیتے ہوئے فتوی دیتے ہیں ۔اور ان کے مارے میں بید گمان نہیں کیا جا سکتا کہ انھوں نے قول امام سے انحراف اس لیے اختیار فرمایا کہ انھیں ان کی دلیل کا علم نہ تھا۔اس لیے کہ ہم ویکھ رہے ہیں کہ حضرات مشائخ نے دلائل قائم کرکے اپنی کتابیں بھر دی ہیں اس کے بعد بھی یہ لکھتے ہیں کہ فتوی مثلاامام ابویوسف کے قول پر ہے۔اور ہمارا حال یہ ہے کہ نہ دلیل میں نظر کی اہلیت ،نہ تاسیس اصول وتخریج فروع کی شرائط کے حصول میں رتبہ مشائخ تک رسائی ، تو ہمارے ذمہ یہی ہے کہ حضرات مشائخ کے ا قوال نقل کر دیںاس لیے کہ یہی حضرات مذہب کے ایسے متبع ہیں جضوں نے اپنے اجتہاد کی قوت سے مذہب کی تقریر و تحریر (اثبات وتوضیح) کی ذمہ داری اٹھار کھی ہے۔ملاحظہ ہوعلامہ قاسم کی عبارت جو ہم پہلے پیش کرآئے ،وہ فرماتے ہیں : مجہدین پیداہوتے رہے یہاں تک کہ انھوں نے

افتی المشأئخ بخلافه ونحن انها نحکی فتوی هم لاغیر فلیتأمل انتهی ،(وتوضیحه) ان المشائخ اطلعوا علی دلیل الامام وعرفوا من این قال و اطلعو اعلی دلیل اصحابه فیرجمون دلیل اصحابه علی دلیله فیفتون به ولایطن بهم انهم علاوا عن قوله دلیله فیفتون به ولایطن بهم انهم علاوا عن قوله لجهلهم بدلیله فانا نزېم قد شحنو اکتبهم بنصب الادلة ثم یقولون الفتوی علی قول ابی یوسف مثلا وحیث لم نکن اهلا للنظر فی الدلیل ولم نصل الی رتبتهم فی حصول شرائط التفریح والتاصیل فعلینا حکایة ما یقولونه لانهم هم اتباع المذهب الذین نصبوا انفسهم لتقریره وتحریره باجتهادهم (وانظر) الی ما قدمناه من قول العلامة قاسم ان المجتهدین لم یفقد واحتی نظروا فی المختلف

ورجعوا وصححوا الى ان قال فعلينا اتباع الراجع والعمل به كمالو افتوا في حياتهم (وفي) فتاوى العلامة ابن الشلبي ليس للقاضي ولا للمفتى العدول عن قول الامام الا الا اذاصر ح احدمن المشائخ بأن الفتوى على قول غيره فليس للقاضي ان يحكم بقول غيرا بي حنيفة في مسئلة لم يرجح فيها قول غيره ورجحوا فيها دليل ابي حنيفة على دليله فأن حكم فيها فحكمه غير مأض ليس له غيرالا نتقاض انتهى فيها فحكمه في ماض ليس له غيرالا نتقاض انتهى

وذكر نحوة في ردالمحتار من القضاء وزاد في المعتمدة قد يمشون على غير مذهب الامام و اذا افتى المشائخ بخلاف قوله لفقد الدليل في حقهم

مقام اختلاف میں نظر فرما کر ترجیح وتصحیح کاکام سر انجام دیا تو ہمارے اویراسی کی پیروی اور اسی پر عمل لازم ہے جو راجح قراریا ما جیسے ان حضرات کے اپنی حیات میں فتوی دینے کی صورت میں ہوتا علامہ ابن شلبی کے فاوی میں مرقوم ہے کہ: قاضی ما مفتی کو قول امام ہےانحراف کی گنجائش نہیں مگر اس صورت میں جب کہ مشائخ میں سے کسی نے یہ صراحت فرمائی ہو کہ فتوی امام کے سواکسی اور کے قول پر ہے۔ تو قاضی کو امام کے سوا دوسرے کے قول پر کسی ایسے مسلہ میں فیصلہ کرنے کاحق نہیں جس میں دوسرے کے قول کو ترجی نہ دی گئی ہو اور خود امام ابو حنیفہ کی دلیل کو دوسرے کی دلیل پر ترجیح ہو،اگرایسے مسکلہ میں قاضی نے خلاف امام فیصلہ کر د ہا تواس کا فیصلہ نافذ نہ ہو گائے ثباتی کی وجہ سے آپ ہی ختم ہو جائے گا۔انتنی کلام ابن الشلبی اھر رسالہ شامی کی عبارت ختم ہوئی۔ اسی طرح کی بات علامہ شامی نے روالمحتار کتابالقصناء میں ذکر کی ہےاورمنحة الخالق حاشية البحر الرائق ميں مزيد برآں بيہ بھی لکھاہے کہ : آپ دیکھتے ہیں کہ متون مذہب کے مصنفین بعض او قات مذہب امام کے سوا کوئی اور اختیار کرتے ہیں اور جب مشاک مذہب نے اس دلیل کے فقدان کی وجہ سے جوان کے حق

<sup>10</sup> شرح عقود رسم المفتى رساله من رسائل ابن عابدين سهيل اكيْر مي لا مور ا / ٢٩

میں شرط ہے، قول امام کے خلاف فتوی دے دیا تو ہم ان ہی کا اتباع کریں گے اس لئے کہ انہیں زیادہ علم ہے بیہ بات کیسے کہی جاتی ہے کہ ہمارے اوپر قول امام پر ہی فتوی دینا واجب ہے اس لئے کہ ہمارے حق میں (قول امام پر افتاکی) شرط مفقود ہے، حالال کہ بہ بھی اقرار ہے کہ وہ شرط مشائخ کے حق میں بھی مفقود ہے تو کیا ہیہ خیال ہے کہ ان حضرات نے کسی نارواامر کاار تکاب کیا؟ حاصل بہ كه طبع سليم كے لئے انصاف كى قابل قبول بات بيہ ہے كه ہمارے زمانے کے مفتی کا کام یہی ہے کہ مشائخ نے جو فتوی دیا ہے اسے نقل کردے۔اسی بات پر علامہ ابن شلبی اینے فتاوی میں گام زن بیں ، وہ فرماتے ہیں ، اصل بیہ ہے کہ امام ابو حنیفہ رضی الله تعالی عنہ کے قول پر عمل کیا جائے اسی لئے مشائخ اکثر ان ہی کی دلیل کو ان کے مخالف کی دلیل پر ترجیج دیتے ہیں اور مخالف کے استدلال کا جواب بھی پیش کرتے ، یہ اس بات کی علامت ہے کہ عمل قول امام یر ہوگاا گرچہ ایسی جگہ حضرات مشائخ نے بیہ صراحت نہ فرمائی ہو کہ فتوی قول امام پرہے ، اس کئے کہ ترجیح خود صراحة تصحیح کا حکم رکھتی ہے، کیونکہ مرجوع راجح کے مقابلے میں بے ثبات ہوتا ہے۔جب معاملہ یہ ہے تو قاضی مامفتی کو قول امام سے انحراف کی گنجائش نہیں مگراس صورت میں جب کہ مشائخ میں سے

فنحن نتبعهم اذهم اعلم وكيف يقال يجب علينا الافتاء بقول الامام لفقد الشرط وقد اقر انه قد الافتاء بقول الامام لفقد الشرط ايضا في حق المشائخ فهل تراهم ارتكبوا منكرا والحاصل ان الانصاف الذي يقبله الطبع السليم ان المفتى في زماننا ينقل ما اختاره المشائخ وهو الذي مشى عليه العلامة ابن الشلبى في فتاواه حيث قال الاصل ان العمل على قول ابي حنيفة ونعالله تعالى عنه ولذا ترجع المشائخ دليله في الاغلب على دليل من خالفه من اصحابه ويجيبون عما استدل به مخالفه وهذا امارة العمل بقوله وان لم يصرحوا بالفتوى عليه اذا الترجيع كصريح لمديح لان المرجوع طائح بمقابلته بالراجح وحينئذ فلا يعدل المفتى ولا القاضى عن قوله الا اذا صرح 11 الى اخر

<sup>11</sup> منحة الخالق على بحرالرائق كتاب القضاء فصل يجوز تقليد من شاء انتج ايم سعيد كمپنى كراچي ٢٦٩/٦

کسی نے یہ صراحت فرمائی ہو (آخر عبارت تک جو فاوی ابن شلبی کے حوالے سے پہلے گزری) آگے علامہ شامی لکھتے ہیں ، یہ ہی وہ ہے جس پر شرح تنویر کے شروع میں شیخ علاءِ الدین حصکفی بھی گام زن ہیں ، وہ رقم طراز ہیں ، لیکن ہم پر تواسی کی پیروی لازم ہے جے حضرات مشائخ نے راجح وصحیح قرار دیا جیسے وہ اپنی حیات میں اگر فتوی دیتے تو ہم اسی کی پیروی کرتے۔ اگر یہ سوال ہو کہ حضرات مشائخ کہیں متعدد اقوال بلاتر جے نقل کر دیتے ہیں اور کبھی تصحیح کے معاملے میں ایک دوسرے سے اختلاف رکھتے ہیں ، ان مسائل میں ہم کیا کریں ؟ تو ہمارا جواب ہیہ ہوگا کہ جیسے ان حضرات نے عمل کیا ویسے ہی ہمارا عمل ہوگا یعنی لو گوں کے حالات اور عرف کی تبدیلی کا اعتبار ہوگا، یوں ہی اس کااعتبار ہوگا جس میں زیادہ آسانی اور فائدہ ہو یا جس پرلو گوں کا عمل در آمد نما ماں ہو یا جس کی دلیل قوی ہو ،اور بزم وجود کھی ایسے افراد سے خالی نہ ہو گی جو محض گمان سے نہیں بلکہ واقعی طور پر اقوال کے در میان اتنی تمیز رکھنے والے ہوں گے اور جس میں تمیز کی لیاقت نہ ہواس پر عہد ہ بر آ ہونے کے لئے بہ لازم ہے کہ صاحب تمیر کی جانب رجوع کر ہے، والله تعالی

مامر، قال وهو الذي مشى عليه الشيخ علاء الدين الحصكفي ايضا في صدر شرحه على التنوير حيث قال وامانحن فعلينا اتباع مارجحوه وصححوه كما افتوا في حياتهم فأن قلت قديحكون اقوالا بلاترجيح وقد يختلفون في التصحيح قلت يعمل بمثل ما عملوا من اعتبار تغير العرف واحوال الناس وما هوا لارفق وما ظهر عليه التعامل وما قوى وجهه ولا يخلو الوجد مدن يميز هذا حقيقة لاظنا وعلى من لم يميز لبراء قذمته اهوالله تعالى اعلم اهير وتلك شكاة

اقول: بيراليي شكايت ہے جس كا

اعلم

<sup>12</sup> منحة الخالق على بحرالرائق كتاب القضاء فصل يجوز تقليد من شاء انتج ايم سعيد كمپني كراچي ٢٦٩/٦

عارآپ سے دور ہے بیان حق کے لئے ہم پہلے چند مقامات پیش کرتے ہیں جن کے باعث حقیقت کے رخ سے پردہ اٹھ جائےگا۔
مقدمہ اول: کسی قول کی نقل وحکایت اور کسی قول پر افتاد و نوں ایک نہیں ، ہم ایسے بہت سے اقوال بیان کرتے ہیں جو ہمارے مذہب سے باہر کے ہیں اور کسی کو یہ وہم نہیں ہوتا کہ ہم ان اقوال مذہب سے باہر کے ہیں اور کسی کو یہ وہم نہیں ہوتا کہ ہم ان اقوال کو قتی دے رہے ہیں افتا یہ ہے کہ کسی بات پر اعتماد کر کے سائل کو بتا یا جائے کہ تمہاری مسئولہ صورت میں حکم شریعت یہ ہے۔ کو بتا یا جائے کہ تمہاری مسئولہ صورت میں حکم شریعت یہ ہے۔ یہ کام کسی کے لئے بھی اس وقت تک حلال نہیں جب تک اسے کہ کسی دلیل شرعی سے اس حکم کا علم نہ ہو جائے ، ورنہ جزاف (اٹکل سے بتانا) اور شریعت پر افتر اہوگا اور ان ارشاد ات کا مصد اق بھی بننا ہوگا (ا) کیا تم خدا پر وہ ہو لئے ہو جس کا تمہیں علم نہیں (۲) فرماؤ کیا دلیل دو طرح کی ہوتی ہے (ا) تفصیلی اس سے آگا ہی اہل نظر و دلیل دو طرح کی ہوتی ہے (۱) تفصیلی اس سے آگا ہی اہل نظر و

طاهر عنك عارها، ولنقدم لبيان الصواب مقدمات تكشف الحجاب

الثانية <sup>-- ال</sup> الدليل على وجهين اماً تفصيلي و معرفته خاصة بأهل النظر

ف: معنى الافتا وانه ليس حكاية محضة وانه لا يجوز الاعن دليل

ف-٢: الدليل دليلان تفصيلي خاص معرفته بالمجتهد واجمالي الابد منه حتى للمقلد

<sup>13</sup> القرآن ۸۰/۲

<sup>14</sup> القرآن ۱۰/۹۵

اجتہاد کا خاص حصہ ہے دو سرے کو اگر کسی مسکلے میں دلیل مجہد کاعلم ہوتا بھی ہے تو تقلیدا ہوتا ہے، جبیبا کہ بیراس سے ظام ہے جو ہم نے اینے رسالہ "الفضل الموهبي في معنى اذا صح الحديث فهو من هبي "ميل بيان كيا (خدانے عاماتو بيه رساله مابر كت ثابت ہوگا) اس كئے كه اس رساله ميں جو منزلیں ہم نے بتائی ہیں انہیں طے کرنا سوائے مجتد کے اور کسی کے بس کی بات نہیں، اس میں سے کچھ تھوڑی سی مقدار کی جانب"عقود رسم المفتی"میں بھی اشارہ ہے اس میں یہ نقل کیا ہے کہ دلیل کی معرفت مجتہد ہی کو ہوتی ہے۔ اس لئے کہ بیراس امر کی معرفت پر مو قوف ہے کہ دلیل مر معارض سے محفوظ ہے اور یہ معرفت تمام دلائل کے استقراء اور چھان بین پر مو قوف ہے جس پر بجر مجتبد کسی کو قدرت نہیں ہوتی ، اور صرف اتنی واقفیت کہ فلاں مجتہد نے فلال حکم فلاں دلیل سے اغذ کیا ہے تواتنے سے کوئی فائدہ نہیں۔اھ (۲) اجمالی ، جیسے باری تعالی کاار شاد ہے ذکر والوں سے یو حجھو اگر تمہیں علم نہیں اور ارشاد ہے، الله کی اطاعت کر واور رسول کی اطاعت کر واور ان کی جوتم میں صاحب امر ہیں ، یہ اصحاب امر بر قول اصح حضرات علماء كرام

والاجتهاد فأن غيرة وأن علم دليل المجتهد في مسألة لا يعلمه الا تقليدا كما يظهر مما بيناه في رسالتنا المباركة أن شاء الله تعالى"الفضل الموهبي في معنى أذا صح الحديث فهو مذهبي"فأن قطع تلك المنازل التي بينا فيها لا يمكن الا لمجتهدو أشارالي بعض قليل منه في عقود رسم المفتى أذنقل فيها أن معرفة الدليل أنما تكون للمجتهد لتوقفها على معرفة سلامته من المعارض وهي متوقفة على استقراء الادلة كلها و لا يقدر على ذلك الاالمجتهد أما مجرد معرفة أن المجتهد الفلاني أخذ الحكم الفلاني من الماليل الفلاني فلا فأئدة فيها أناه أواجمالي كقوله سجنه

٠١٠أهُكَ١٠٠ إِ٠٠ كُنْتُمُ٠٠٠ وقوله تعالى أَ٠١٠ وقوله تعالى أَ٠٠ اللهُ ١٠٠ اللهُ ١٠٠ أَ١٠٠ فَأَنهم العلماء على

الاصحو

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> شرح عقود رسم المفتى رساله من رسائل ابن عابدين سهبيل اكيْد مى لامهورا /٣٠٠

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> القرآن ۱۲/۳۲

<sup>17</sup> القرآن ۵۹/۴

ف: رساله الفضل الموهبي فآوي رضويه مطبوعه رضا فاوندُيش جلد ٢٥ص ٢١ پر ملاحظه مور

وقوله صلى الله تعالى عليه وسلم الاسألوا اذلم يعلموا فأنها شفاء العي السؤال 18

وعن هذا نقول ان اخذنا باقوال امامناليس تقليدا شرعيالكونه عن دليل شرعى انما هو تقليد عرفى لعدم معرفتنا بالدليل التفصيلي اما التقليد الحقيقي فلا مساغ له في الشرع وهو المراد في كل مأورد في ذم التقليد والجهال الضلّال يلبسّون على العوام فيحملونه على التقليد العرفى الذي هو فرض شرعى على كل من لم يبلغ رتبة الاجتهاد.

قال المدقق البهارى فى مسلم الثبوت التقليد العمد بقول الغير من غير حجة كاخذ العامى والمجتهد من مثله فألر جوع الى النبى صلى الله تعالى عليه وسلم او الى الاجماع ليس منه وكذا العامى الى المفتى والقاضى الى العدول

ہیں ، اور سرکار اقد س صلی الله تعالی علیہ وآلہ وسلم کا ارشاد
ہے "جب انہیں معلوم نہ تھاتو پوچھا کیوں نہیں، عابر کاعلاج یہی ہے
کہ سوال کرے۔ "اسی لئے ہم کہتے ہیں کہ اپنے امام کے اقوال کو
سلیم وقبول کرنا تقلید شرعی نہیں، بس تقلید عرفی ہے اس لئے کہ
دلیل تفصیلی کی ہمیں معرفت نہیں، اور تقلید حقیقی کی تو شریعت
میں کوئی گنجائش ہی نہیں اور مذمت تقلید میں جو پچھ وارد ہے اس
میں تقلید حقیقی ہی مراد ہے اہل جہالت وضلالت عوام پر تلبیس کر
میں تقلید حقیقی ہی مراد ہے اہل جہالت وضلالت عوام پر تلبیس کر
کے اسے تقلید عرفی پر محمول کرتے ہیں جب کہ بیہ ہراس شخص پر
فرض شرعی ہے جو رتبہ اجتہاد تک نہ پہنچا ہو۔مدقی بہاری مسلم
الثبوت میں فرماتے ہیں تقلید ہے کہ دوسرے کے قول پر بغیر
کسی دلیل کے عمل ہو، جیسے عامی اور مجتبد کا اپنے جیسے سے اخذ کرنا
تو نبی صلی الله تعالی علیہ وآلہ وسلم کی جانب یا اجماع کی جانب رجوع
لانا تقلید نہیں اسی طرح عامی کا مفتی کی جانب اور قاضی کا گو اہان

ف: الفرق بين التقليد الشرعى المذموم والعرفى الواجب وبيان ان اخذنا باقوال امامناليس تقليد فى الشرع بل بحسب العرف وهو عمل بالدليل حقيقة وبيان تلبيس الوهابيه فى ذالك.

<sup>18</sup> سنن ابي داؤد كتاب الصلوة باب المحذوريتيم آفتاب عالم پرليس لا مور ١/٣٩

لا يجاب النص ذلك عليهما لكن العرف على ان العامى مقلد للمجتهد قال الامام وعليه معظم الاصوليين 19

وشرحه البولى بحر العلوم فى فواتح الرحبوت هكذا (
التقليد العمل بقول الغير من غير حجة) متعلق بالعمل والبراد بالحجة حجة من الحجج الاربع والا فقول المجتهد دليله وحجة (كاخذ العامى) من المجتهد (و) اخذ (المجتهد من مثله فالرجوع الى المجتهد (و) اخذ (المجتهد من مثله فالرجوع الى النبى عليه) واله واصحابه (الصّلوة والسّلام والى الاجماع ليس منه) فأنه رجوع الى الدليل (وكذا) رجوع (العامى الى المفتى والقاضى الى العدول) ليس هذا الرجوع نفسه تقليد وان كان العمل بما اخذ وابعدة تقليدا (لا يجاب النص ذالك عليهما) فهو عمل بحجة لا بقول الغير فقط (لكن العرف) دل (على ان العامى مقلد للمجتهد) بالرجوع اليه (قال

کی جانب رجوع، اس لئے کہ بیان دونوں پر نص نے واجب کیا ہے، لیکن عرف بیہ ہے کہ عامی مجتہد کا مقلد ہے، امام نے فرمایا اسی پر بیش تراہل اصول ہیں۔اھ

مولانا بحر العلوم نے فواتح الرحموت میں اس کی شرح یوں کی ہے،
(قوسین کے در میان متن کے الفاظ ہیں) تقلید، دو سرے کے قول پر عمل، بغیر کسی دلیل کے یہ عمل سے متعلق ہے اور دلیل سے مراد ادلہ اربعہ (کتاب سنت، اجماع، قیاس) میں سے کوئی دلیل ہے، ورنہ مجہد کا قول بی اس کی دلیل اور جحت ہے (جیسے عامی کا اخذ کرنا) مجہد سے (اور مجہد کا اپنے مثل سے) اخذ کرنا (تو نبی علیہ) وآلہ واصحابہ (الصلوة والسلام یا اجماع کی جانب رجوع تقلید نہیں) مفتی، اور قاضی کا گواہان عادل کی جانب رجوع کرنا، کہ خو دیہ رجوع تقلید نہیں اگر چہ بعد رجوع جو اخذ کیا اس پر عمل، تقلید ہے مفتی، اور قاضی کا گواہان عادل کی جانب) رجوع کرنا، کہ خو دیہ رجوع تقلید نہیں اگر چہ بعد رجوع جو اخذ کیا اس پر عمل، تقلید ہے مفتی، اور قاضی کا گواہان عادل کی جانب) رجوع کرنا، کہ خو دیہ رجوع تقلید نہیں اگر چہ بعد رجوع جو اخذ کیا اس پر عمل، تقلید ہے مئل ہے (لیکن عرف اس پر دلالت کرتی ہے) کہ عامی مجہد کا مقلد ہے کیونکہ وہ وہ اس کی طرف رجوع کرتا ہے (امام نے

<sup>19</sup> مسلم الثبوت الاصل الرابع القياس فصل في التعريف التقليد الخ مطيع انصاري دبلي ٢٨٩

الامام ) امام الحرمين ( وعليه معظم الاصوليين ) وهوالمشتهر المعتمد عليه  $^{20}$ اه

اقول: فيه نظر من وجوه:

فأولا ألافرق في الحكم بين الاخذ والرجوع حيث لارجوع الاللاخذ اذلم يوجبه الشرع الاله ولوسأل العامى امامه ولم يعمل به كان عابثاً متلا عباوالشرع متعال عن الامر بالعبث فأن لم يكن الرجوع تقليد الوجوبه بالنص لم يكن الاخذ ايضا من التقليد قطعالوجوبه بعين النص.

وثانيا أنه الأية الاولى اوجبت الرجوع والثانية الاخذ فطأح الفرق

وثالثاً: أحيث اتحد مأل الرجوع والاخذ فعلى تقرير الشارح يتناقض قوله التقليد اخذ العامى

فرمایا) امام الحرمین نے (اوراسی پر اکثر اہل اصول ہیں) اور یہی مشہور ہے جس براعقاد ہے۔

اقول: یہ شرح چند وجوں سے محل نظرہے: اولا: اخذ اور رجوع کے حکم میں کوئی فرق نہیں۔ اس لئے کہ رجوع اخذہی کے لئے ہوتا ہے کیونکہ شریعت نے اخذہی کے لئے رجوع واجب کیا ہے اگر عامی اپنے امام سے پوچھے اور اس پر عمل نہ کرے تو عبث اور کھیل کرنے والا قرار پائے گا اور شریعت اس سے بر تر ہے کہ عبث کا حکم فرمائے۔ تورجوع اگر اس وجہ سے تقلید نہیں کہ وہ نص سے واجب ہے تو اخذ بھی ہم گر تقلید نہیں کیونکہ یہ بھی بعینہ اسی نص سے واجب ہے تو اخذ بھی ہم گر تقلید نہیں کیونکہ یہ بھی بعینہ اسی نص سے واجب ہے ، نانیا: پہلی آیت "فسٹ گو اسے نے رجوع وجواب کیا،

اور دوسری" آ۰۰ نے اخذ واجب کیا، تواخذ ورجوع کے حکم میں فرق

برکار ہوا،

ف1: معروضة على العلامة بحرا لعلوم

ف٢: معروضة عليه

فع: معروضة عليه

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> فواتح الرحموت بنه بل المستصفى الاصل الرابع فصل في تعريف التقليد الخمطيعة منشورات الرضي قم إيران

من المجتهد وقوله ليس منه رجوع العامى الى المفتى فأن المفتى هو المجتهد كمأفى المتن متصلا بمأمر ورابعاً: ان اريد أب بحجة من الاربع التفصيلية اعنى الخاصة بالجزئية النازلة بطل قوله فالرجوع الى النبى صلى الله عليه وسلم اوالا جماع ليس منه فأنه لا يكون عن ادراك الدليل التفصيل وان اريد الاجمالية كالعبومات الشرعية بطل جعله اخذ العامى من المجتهد تقلدوا فأنه ايضاً عن دليل شرعي.

خامسا: اذقد حكم في اولا ان اخذ العامى عن المجتهد تقليد فما معنى الاستدراك عليه بقوله لكن العرف الخ

وسادسا: ليس ن- ": نفس الرجوع

مجہتد سے اخذ کر نا تقلید ہے (۲) عامی کا مفتی کی جانب رجوع کر نا تقلید نہیں ،اس لئے کہ مفتی وہی ہے جو مجہتد ہو جبیبا کہ متن میں عبارت مذکورہ سے متصل ہی گزر چکا ہے۔

رابعا: جت ودلیل کی توضیح میں شارح نے "ادلہ اربعہ میں سے کوئی دلیل "کہااگراس سے مراد دلیل تفصیلی ہے یعنی وہ خاص دلیل جو پیش آ مدہ جزئیہ ومسئلہ سے متعلق ہے (اسے جانے بغیر دوسرے کا قول لے لینے کا نام تقلید ہے) تو یہ کہنا باطل ہے کہ نبی صلی الله تعالی علیہ وآلہ وسلم یا اجماع کی طرف رجوع تقلید نہیں ،اس لئے کہ یہ رجوع دلیل تفصیلی کا علم ادراک نہیں ، اواگر اس سے مراد دلیل اجمالی ہے جیسے عام ارشادات شرعیہ تو مجہد سے عامی کے اخذ دلیل اجمالی ہے جیسے عام ارشادات شرعیہ تو مجہد سے عامی کے اخذ کو تقلید کہنا باطل ہے کیوں کہ یہ بھی ایک دلیل شرعی کے تحت

خامسا: جب ابتداء یه فیصله کردیا که عامی کا مجتدسے اخذ کرنا تقلید ہے تو بعد میں بطور استدراک یه عبارت لانے کاکیا معنی ؟"لیکن عرف اس پر ہے کہ عامی، مجتد کا مقلد ہے۔"
ساوسا: نفس رجوع تقلید مرگز نہیں،

ف1: معروضة على الهولي بحر العلوم

ف\_٢: معروضة عليه

تقليدا قط والالكان رجوعنا الى كتب الشافعيه لنعلم ما مذهب الامام البطلبى فى البسألة تقليداله ولا يتوهمه احد، وسابعاً: مثله أوا عجب منه جعل اخذ القاضى بشهادة الشهود تقليدا منه لهم فأنه تقليد لا يعرفه عرف ولا شرع ومن يتجاسر أن يسمى قاضى الاسلام ولوايا يوسف عه مقلد ذميين اذا قضى بشهادتها على ذمي

ورنہ کسی مسکلے میں امام شافعی مطلبی علیہ الرحمہ کا مذہب معلوم کرنے کے لئے کتب شافعیہ کی جانب ہمارارجوع کرنا امام شافعی کی تقلید کھہرے، حالانکہ کسی کویہ وہم بھی نہیں ہوسکتا۔

سابعا: اسی کے مثل یا اس سے بھی زیادہ چرت خیز بات یہ ہو نی کہ اگر قاضی نے گواہوں کی شہادت لے لی تو اسے یہ کھرایا کہ قاضی نے گواہوں کی تقلید کرلی، ایسی تقلید سے نہ کوئی عرف آشنا ہے نہ شریعت میں کہیں اس کانام ونشان کسے جرات ہے کہ قاضی اسلام کو خواہ وہ امام ابو یوسف ہی ہوں ایسے دوذمیوں کامقلد کہہ دے

عــه بل وامراء المؤمنين الخلفاء الراشدين رضى الله تعالى عنهم وانت تعلم أمراء الدولة بيس الاثقة بقول الشهود فيما اخبروا به عن واقعة حسية شهدوها ولو كان هذا تقليدا لم يسلم من تقليد احادالناس امام ولا صحابي ولا نبي وفي مسلم قوله صلى الله تعالى عليه وسلم حداثنا تميم الدارى أمنه غفرله (م)

بلکہ کوئی شخص جرات کر سکتا ہے کہ خلفائے راشدین کو ذ میوں کا مقلد کہے ؟ اور آپ جانتے ہیں کہ قاضی تو صرف گو اہوں کے اس قول سے و ثوق حاصل کرتا ہے اس معالمہ میں جس واقعہ حسیہ کا انہوں نے مشاہدہ کیا ہوا گراس چیز کانام تقلید ہے تو کوئی امام صحابی اور نبی تقلید سے سالم نہ رہے گا اور مسلم شریف میں حضور صلی الله تعالی علیہ وآلہ وسلم کا قول ہے کہ ہمیں تمیم داری نے حدیث بیان کی اھ منہ غفر لہ (ت)۔

ف1: معروضة عليه

ف:معروضة عليه

ف:معروضة عليه

<sup>21</sup> صحيح مسلم كتاب الفتن باب قصة الحباسة. قد يمي كتب خانه كرا جي ۲/ ۴۰۵،۹۷۶

بل الحق في حل البتن مارأيتني كتب عليه هكذا (التقليد)الحقيقي هو (العمل يقول الغير من غير حجة) اصلا (كاخذ العامي) من مثله وهذا بالإجماع اذليس قول العامى حجة اصلا لا نفسه ولا لغيره (و) كذا اخذ (المجتهد من مثله) على مذهب الجمهور من عدم جواز تقليد مجتهد مجتهدا أخر وذلك لانه لما كان قادرا على الاخذ عن الاصل فألحجة في حقه هوا لاصل وعدوله عنه إلى ظن مثله عدول إلى مأليس حجة في حقه فبكون تقليدا حقيقيا فالضبير في مثله إلى كل من العامي والمجتهد عله لا الى المجتهد خاصة،

جن کی شہادت پر اس نے کسی ذمی کے خلاف فیصلہ کر دیا ہو ؟بلكه متن مذكوركے حل ميں حق وہ ہے جواس عبارت پر خود میں نے کبھی لکھا تھا وہ اس طرح ہے (قوسین میں متن کے الفاظ ہیں ۱۲م) ( تقلید) حقیقی (دوسرے کے قول پر )اصلا کسی بھی ( دلیل کے بغیر عمل کرنا ، جیسے عامی کااخذ کرنا) اینے ہی جیسے عامی سے ، یہ بالا جماع ہے ، اس کئے کہ عامی کا قول سر بے سے دلیل ہی نہیں ، نہ خود اس کے لئے نہ کسی اور کے لئے (اور)اسی طرح (مجتهد کااینے ہی جیسے شخص سے ) اخذ کرنا۔ بیہ حکم اس مذہب جمہور پرہے کہ ایک مجتہد کے لئے دوسرے مجتہد کی تقلید جائز نہیں ، یہ اس لئے کہ جب وہ اصل سے اخذ کرنے پر قادر ہے تواس کے حق میں ججت وہی اصل ہے ، اسے چپوڑ کراینے ہی جیسے شخص کے گمان کی جانب رجوع کرنا الیی چیز کی طرف رجوع ہے جواس کے حق میں حجت نہیں ، تو یہ بھی تقلید حقیقی ہو گی ،اس سے معلوم ہواکہ "مثلہ "میں ضمیر عامی اور مجتهد مرایک کی جانب راجع ہے، صرف مجتهد کی

عه كما لا يخفى ف على كل ذى ذوق فضلا عن النظر جياكم برصاحب ذوق يرظام به، قطع نظراس خرالى سے جو الى مأيلزم ١٢ منه ـ (م)

صرف مجتهد کی جانب راجع تھہرانے میں لازم آتی ہے، ۱۲ منه(ت)

ف:معروضة عليه\_

جب یہ معلوم ہو گیا کہ تقلید حقیقی کامدار اس پر ہے کہ سرے سے کوئی دلیل نہ ہو (تو نبی صلی الله تعالی علیہ وآلہ وسلم یا اجماع کی طرف رجوع) اگرچہ ہمیں تفصیلی طوریر اس کی دليل معلوم نه ہو جو رسول الله صلى الله تعالى عليه وآله وسلم نے فرمایا باجو اہل اجماع نے کہا (اس سے نہیں) یعنی تقلید حقیقی نہیں اسلئے کہ حجت شرعیہ موجود ہے اگرچہ اجمالا ہے (اسی طرح عامی) جو مجتهد نہیں (کامفتی ) مفتی ، وہی ہے جو مجتهدیو (کی طرف) رجوع (اور قاضی کاعادل) گواہوں (کی طرف) رجوع، اوران کا قول لیناکسی طرح تقلید نہیں ، نہ ہی نفس رجوع اور نہ ہی اس کے بعد عمل ، کوئی بھی تقلید نہیں، (اس لئے کہ ان دونوں پر) یہ رجوع وعمل (نص نے واجب کماہے) تو یہ ایک دلیل پر عمل ہوگاا گرچہ اجمالی دلیل پر جیباکہ معلوم ہوا تقلید کی حقیقت تو یہی ہے (لیکن عرف اس پر ) حاری (ہے کہ عامی ، مجتبد کا مقلد ہے) قول مجتبد کی دلیل تفصیلی ہے آ شائی کے بغیر اس پر عامی کے عمل کواس کی تقلید قرار دیا گیاہے،اگر چه مجتهد کی طرف عامی

وإذا عرفت إن التقليد الحقيقي يعتبد انتفاء الحجة رأسا (فالرجوع الى النبي صلى الله تعالى عليه وسلم اوالي الاجماع) وان لم نعرف دليل ماقاله صلى الله تعالى عليه وسلم اوقاله اهل الاجماع تفصيلا (ليس منه) اي من التقليد الحقيقي لوجود الحجة الشرعية ولو اجمألا (وكذا) رجوع (العامي) من ليس مجتهدا (الي المفتى) وهوالمجتهد (و)رجوع القاضى الى الشهود (العدول) واخذهما يقولهم ليس من التقليد في شيئ لانفس الرجوع ولاالعمل بعده (لا يجأب النص) ذلك الرجوع والعمل (عليها) فيكون عبلا يحجة ولو اجمالية كما عرفت هذا هو حقيقة التقليد (لكن العرف) على مضى (على ان العامى مقلد للمجتهد فجعل عمله بقول من دون معرفة دليله التفصيلي تقليدا له وان كان انها

کہ ظام ہے ۲امنہ (ت)

عه تقدير اولي من تقدير دل كهالا يخفي اهمنه لي لفظ مقدر ما نالفظ دلالت مقدر مانخ سے اولى بے جيبا غفرله ـ (م)

ف:معروضة علىه

يرجع اليه لانه مأمور شرعاً بالرجوع اليه و الاخذ بقوله فكان عن حجة لابغيرها وهذا اصطلاح خاص بهذه الصورة فالعمل بقول الذي صلى تعالى عليه وسلم وبقول اهل الاجماع لا يسميه العرف ايضاً تقليدا (قال الامام) هذا عرف العامة (و) مشى (عليه معظم الاصوليين) والاصطلاحات سائغة لا محل فيها للتذييل بان هذا ضعيف وذاك معتمد كمالا يخفى هذا هو التقرير الصحيح لهذا الكلام والله تعالى ولى الانعام.

الثالثة اقول: حيث علمت ان الجمهور على منع اهل النظر من تقليد غيرة وعندهم اخذة بقوله من دون معرفة دليله التفصيلي يرجع الى التقليد الحقيقي المحظور اجماعاً بخلاف العامى فأن عدم معرفته الدليل التفصيلي يوجب عليه تقليد (المجتهد والالزم

اسی گئے رجوع کرتا ہے کہ اسے شرعا اس کی جانب رجوع کرنے اور اس کا قول لینے کا حکم دیا گیا ہے، تو یہ رجوع دلیل کے تحت ہے بلا دلیل نہیں، یہ ایک اصلاح ہے جو اسی صورت سے خاص ہے اور قول رسول صلی الله تعالی علیہ وآلہ وسلم اور قول اہل اجماع پر عمل کو تو عرف میں بھی تقلید نہیں کہا جاتا (امام نے فرمایا) یہ عرف عام ہے (اور اسی پر اکثر اہل اصول) گام زن (میں) اصطلاح کوئی بھی قائم کرنے گے گئجائش ہوتی ہے تو سبھی اصطلاح میں روا ہوتی ہیں ان سے متعلق یہ نوٹ لگانا ہے محل ہے کہ فلال اصطلاح ضعیف ہے اور فلال معتمد ہے، جیسا کہ مخنی نہیں، یہ ہے کلام مذکورکی صحیح تقریر، اور خدائے تعالی ہی فضل وانعام کامالک ہے۔

مقدمہ سوم: اقول: معلوم ہو چکاہے کہ جمہور کا مذہب یہ ہے کہ اہل نظر واجتہاد کے لئے یہ جائز نہیں کہ دوسرے کسی مجتبد کی تقلید کرے اور وہ اگر دوسرے کا قول اس کی دلیل تفصیلی ہے آگاہی کے بغیر لے لیتا ہے تو جمہور کے نزدیک یہ تقلید حقیقی میں شامل ہے جو بالا جماع حرام ہے، عامی کا حکم اس کے بر خلاف ہے اس لئے کہ دلیل تفصیلی سے ناآشنائی اس کے بر خلاف ہے اس لئے کہ دلیل تفصیلی سے ناآشنائی اس پر واجب کرتی ہے کہ وہ مجتبد کی تقلید کرے ورنہ لازم آئیگا

ف:معروضة عليه

التكليف بها ليس في الواسع او تركه سدى ظهران عدم معرفة الدليل التفصيلي له اثران تحريم التقليد في حق اهل النظر وايجابه في حق غيرهم ولا غر وان يكون شيئ واحد موجبا ومحرما معالشيئ أخر با ختلاف الوجه فعدم المعرفة لعدم الاهلية موجب للتقليد ومعها محرم له،

الرابعة الفتوى حقيقة وعرفية فالحقيقة هو الرابعة الفتوى حقيقة وعرفية فالحقيقة هو الافتاء عن معرفة الدليل التفصيل واولئك الذين يقال لهم اصحاب الفتوى ويقال بهذا افتى الفقيه ابو جعفر والفقيه ابو الليث و اضرابهما رحمهم الله تعالى والعرفية اخبار العالم باقوال الامام جاهلا عنها تقليداله من دون تلك المعرفة كما يقال فتاوى ابن نجيم والغزى والطورى والفتاوى الخيرية وهلم

کہ اسے ایسے امر (دلیل تفصیلی ہے آگاہی) کامکلّف کیا جائے جو اس کے بس میں نہیں یا یہ کہ اسے برکار چیموڑ دیا جائے ،اس سے ظاہر ہواکہ دلیل تفصیلی سے ناآشائی کے دواثر ہیں(۱) صاحب نظر کے لئے وہ تتقلید کو حرام ٹہراتی ہے (۲) اور غیر اہل نظر کے لئے وہ ہی ناآ شنائی تقلید کو واجب قرار دیتی ہے، اور په کوئی چیرت کی بات نہیں که ایک ہی چیز کسی دوسری چیز کوالگ الگ وجہوں کے تحت واجب بھی تھہرائے اور حرام بھی ، تو یہی ناآ شنائی فقدان اہلیت کے باعث تقلید کو واجب قرار دیتی ہے۔ اور اہلیت ہوتے ہوئے تقلید کو حرام قرار دیتی ہے۔ مقدمہ چہارم: ایک حقیقی فتوی ہوتا ہے ، ایک عرفی فتوائے حقیق یہ ہے کہ دلیل تفصیلی کی آشائی کے ساتھ فتوی د باجائے۔ایسے ہی حضرات کو اصحاب فتوی کہاجاتا ہے اور اسی معنی میں یہ بولا جاتا ہے کہ فقیہ ابو جعفر ، فقیہ ابواللیث اور ان جیسے حضرات رحمهم الله تعالی نے فتوی دیا، اور فتوائے عرفی میہ ہے کہ اقوال امام کاعلم رکھنے والااس تفصیلی آشنائی کے بغیر ان کی تقلید کے طور پر کسی نہ جاننے والے کو بتائے۔ جیسے کہا جاتا ہے فتاوی ابن تجیم، فتاوی غزی، فتاوی طوری، فتاوی خیریہ، اسی طرح زمانه و

ف: الفتوى قسمان حقيقة مختصة بالمجتهدو عرفية ـ

تنزلازمانا ورتبة الى الفتاوى الرضوية جعلها الله تعالى مُرضية مرضية امين

الخامسة أول: وبالله التوفيق القول قولان صورى وضرورى فألصورى هو المقول المنقول والضرورى مألم يقله القائل نصابالخصوص والضرورى مألم يقله القائل نصابالخصوص لكنه قائل به فى ضمن العموم الحاكم ضرورة بأن لو تكلم في هذا الخصوص لتكلم كذا و ربما يخالف الحكم الضرورى الحكم الصورى وحيقضى عليه الضرورى حتى ان الاخذ بالصورى يعد مخالفة للقائل والعدول عنه الى الضرورى موافقة او اتباعاً له كأن كان زيد صالحاً فأمر عمرو خدامه باكرامه نصاجها راوكرر ذلك عليهم مرارا، وقد كان قال لهم اياكم ان تكرموا فاسقاً ابدا فبعد

رتبه میں ان سے فروتر فقاوی رضوبہ تک چلے آئے ،الله تعالی اسے اپنی رضا کا باعث اور اپنا پسندیدہ بنائے ، آمین! مقدمه پنجم: اقول: وبالله التو فيق، قول كي دوسمين بین (۱) قول صوری (۲) قول ضروری-- قول صوری وه جو کسی نے صراحۃ کہااور اس سے نقل ہوا،اور قول ضروری وہ ا ہے جسے قائل نے صراحة اور خاص طور پرنہ کہا ہو مگر وہ کسی ایسے عموم کے ضمن میں اس کا قائل ہو جس سے ضروری طور پر پیر حکم برآمد ہوتا ہے کہ اگر وہ اس خصوص میں کلام کرتا تو اس کا کلام اییا ہی ہوتا، کبھی حکم ضروری، حکم صوری کے خلاف بھی ہوتا ہے ، ایسی صورت میں حکم صوری کے خلاف حکم ضروری راجح وحاکم ہوتا ہے یہاں تک کہ صوری کو لینا قائل کی مخالفت شار ہو تا ہے اور حکم صوری چیوڑ کر حکم ضروری کی طرف رجوع کو قائل کی موافقت بااس کی پیروی کہاجاتا ہے، مثلازید نیک اور صالح تھا تو عمر و نے اپنے خاد موں کو صراحة علانیة زید کی تغظیم کاحکم دیااور بار باران کے سامنے اس حکم کی تکرار بھی کی ، اور اس سے ایک زمانہ پہلے ان خدام کو ہمیشہ کیلئے کسی فاسق کی تکریم سے ممانعت بھی کر چکا تھا۔ پھر

ف: القول قولان صوري و ضروري وهو يقتضي على الصوري و له ستة وجوه ـ

کچھ دنوں بعد زید فاسق معلن ہوگیا، اب اگر عمر و کے خدام اس کے مکرر ثابت شدہ صرح حکم پر عمل کرتے ہوئے زید کی تعظیم کریں توعمر و کے نافر مان شار ہوں گے اور اگر اس کی تعظیم ترک کردیں تواطاعت گزار تھہریں گے۔

اسی طرح اقوال ائمہ میں بھی ہوتا ہے (کہ ان کے حکم صوری کے خلاف کوئی حکم ضروری پالیا جاتا ہے) اس کے درج ذیل اسبب پیدا ہوتے ہیں (۱) ضرورت (۲) حرج (۳) عرف اسبب پیدا ہوتے ہیں (۱) ضرورت (۲) حرج (۳) عرف (۳) تعامل (۵) کوئی اہم مصلحت جس کی مخصیل مطلوب ہے ،یہ اس لئے ہر (۲) کوئی بڑا مفیدہ جس کا ازالہ مطلوب ہے ،یہ اس لئے کہ صور توں کا استثنا، حرج کا دفعیہ ، ایسی دینی مصلحتوں کی رعایت جو کسی ایسی خرابی سے خالی ہوں جو ان سے بڑھی ہوئی ہے ، مفاسد کو دور کرنا، عرف کا لحاظ کرنا، اور تعامل پر کار بند ہونا یہ سب ایسے قواعد کلیہ ہیں جو شریعت سے معلوم ہیں ، ہر امام ان کی جانب مائل ان کا قائل اور ان پر اعتماد کرنے والا ہی ہے۔ اب اگر کسی مسئلے میں امام کا کوئی صریح کم رہا ہو پھر حکم تبدیل کرنے والے مذکورہ امور میں سے کوئی ایک پیدا ہو تو ہمیں قطعاً یہ یقین ہوگا کہ یہ

زمان فسق زيد علانية فأن اكرمه بعدة خدامه عملا بنصه المكرر المقرر كانوا عاصين وان تركوا اكرامه كانوا مطيعين

ومثل ذلك يقع أن أقوال الائمة اما لحدوث ضرورة او حرج اوعرف او تعامل او مصلحة مهمة تُجلب اومفسدة ملمة تُسلب وذلك لان استشناء الضرورات ورفع الحرج ومراعاة المصالح الدينية الخالية عن مفسدة تربو عليها ودرء المفاسد والاخذ بالعرف والعمل بالتعامل كل ذلك قواعد كلية معلومة من الشرع ليس احد من الائمة الا مائلا اليها و قائلا بها ومعولا عليها فأذا كان في مسألة نص الامام ثم حدث احد تلك المغيرات علمنا قطعا أن لوحدث على عهدة

ف…: چه اباتیں ہیں جن کے سبب قول امام بدل جاتا ہے لہذا قول ظاہر کے خلاف عمل ہوتا ہے اور وہ چھ باتیں: ضرورت، دفع حرج، عرف، تعامل، دینی ضروری مصلحت کی مخصیل، کسی فساد موجودیا مظنون بظن غالب کاازالہ،ان سب میں بھی حقیقة قول امام ہی پر عمل ہوتا ہے۔

لكان قوله على مقتضاًه لا على خلافه و ردة ، فألعمل بقوله الضرورى الغير المنقول عنه هو العمل بقوله لا الجمود على المأثور من لفظه، وقل على في العقود مسائل كثيرة من هذا الجنس ثمر احال بيان كثير أخر على الاشباة ثمر قال (فهذه) كلها قد تغيرت احكامها لتغير الزمان اما للضرورة واما للعرف واما لقرائن الاحوال قال وكل ذلك غير خارج عن المذهب لان صاحب المذهب لوكان في هذا الزمان لقال بها ولحدث هذا التغير في زمانه لمرينص على خلافها، قال والنظر الصحيح من المتأخرين على مخالفة المنصوص عليه من صاحب المذهب في كتب المنصوص عليه من صاحب المذهب في كتب ظاهر الرواية بناء على ماكان في زمنه كما تصريحهم به 22 الخ

امر اگران کے زمانے میں پیدا ہوتا توان کا قول اس کے تقاضے کے مطابق ہی ہوتا اسے ردینہ کرتا اور اس کے برخلاف نیہ ہو تاالیی صورت میں ان سے غیر منقول قول ضروری پر عمل کرنا ہی در اصل ان کے قول پر عمل ہے ، ان سے نقل شدہ الفاظ پر جم جانا ان کی پیروی نہیں، عقود میں ایسے بہت سے مسائل شار کرائے اور بکثرت دیگر مسائل کے لئے اشیاہ کاحوالہ دیا، پھر یہ لکھاکہ یہ سارے مسائل ایسے ہیں جن کے احکام تغیر زمان کی وجہ سے بدل گئے ماتو ضرورت کے تحت ، ما عرف کی وجہ سے ، با قرائن احوال کے سبب ، فرمایا: اور یہ سے مذہب سے بام نہیں،اس کئے کہ صاحب مذہب اگراس دور میں ہوتے توان ہی کے قائل ہوتے ،اورا گربہ تبدیلیان کے وقت میں رونما ہوتی توان احکام کے برخلاف صراحت نہ فرماتے ، فرمایا ، اسی بات نے حضرات مجتهدین فی المذہب اور متاخرین میں سے اصحاب نظر صحیح کے اندریہ جرات پیدا کی کہ وہ اس حکم کی مخالفت کریں جس کی تصریح خود صاحب مذہب سے کتب ظاہر الروایہ میں موجود ہے ، یہ تصری ان کے زمانے کے حالات کی بنیاد پر ہے جسیا کہ اس سے متعلق ان کی تصریح گزر چکی ہے الخ۔

<sup>22</sup> شرع عقود رسم المفتى رساله من رسائل ابن عابدين سهبل اكبر مي لا مور الر 4%

اقول: بل ربها يقع نظير ذلك في نص الشارع صلى الله تعالى عليه وسلم فقل قال رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا استأذنت احد كم امرأته الى البسجد فلا يمنعنها رواه احمد والبخارى 23 ومسلم والنسائى وفي لفظ لاتمنعوا اماء الله مساجد الله رواه احمد <sup>24</sup> ومسلم كلهم عن ابن عمر رضى الله تعالى عنهما وبالثاني رواه احمد وابو داود وعن ابي هريرة رضى الله تعالى عنه عن النبي صلى الله تعالى عليه وسلم بزيادة و ليخرجن تفلات 25

اقول: بلکه اس کی نظیر خود نص شارع علیه الصاوة والسلام میں کھی ملتی ہے خود حضور اقد س صلی الله تعالی علیه وآله وسلم کا ارشاد گرامی ہے جب تم میں سے کسی کی بیوی مسجد جانے کی اجازت مانگے تو وہ ہر گزاسے نہ روکے، (احمد، بخاری، مسلم، نسائی) اور ایک روایت کے الفاظ یہ ہیں: الله کی بندیوں کو مسجدوں سے نہ روکو، اس کے راوی امام احمد و مسلم ہیں اور یہ سجی حضرات ابن عمر رضی الله تعالی عنہما سے راوی ہیں، اور بلفظ دوم: ولیخر جن تفلات (اور وہ خوشبو لگائے بغیر نظیں) کے اضافے کے ساتھ امام احمد وابوداؤد نے حضرت ابوم یہ وضی الله

ف: انہیں وجوہ صحیح اور مؤکد احادیث کاخلاف کیا جاتا ہے اور وہ خلاف نہیں ہو تا جیسے عور توں کا جماعت اور جمعہ و عیدین میں حاضر ہو نا کہ زمانہ رسالت میں حکم تھااور اب مطلّقا منع ہے ۔

<sup>&</sup>lt;sup>24 صحیح مسلم کتاب الصلوة باب خروج النساء الی المساجد قدیمی کتب خانه کراچی ۱ / ۱۸۳، منداحمد بن حنبل عن ابن عمرالمکتب لاسلامی بیر وت ۲ / ۱۶ <sup>25 سن</sup>ن افی داؤد کتاب الصلوة باب ماجاء خروج النساء الی المساجد آفتاب عالم پرلیس لا مور ۱ / ۸۳۸، مند احمد بن حنبل عن افی م<sub>ر</sub>یره مکتب الاسلامی ۲ / ۴۳۸، ۲۵۵، ۵۲۸ ۵۲۸</sup>

وقد امر صلى الله تعالى عليه وسلم باخراج الحيض وذوات الخدوريوم العيدين فيشهدن جماعة المسلمين ودعوتهم وتعتزل الحيض المصلى قالت امرأة يارسول الله احلانا ليس لها جلباب قال صلى الله تعالى عليه وسلم تلبسها صاحبتها من جلبا بها <sup>26</sup> رواة البخارى ومسلم وأخرون عن ام عطية رضى الله عنها،

ومع ف ذلك نهى الائمة الشواب مطلقاً والعجائز نهارا ثم عموا النهى عملا بقوله صلى الله تعالى عليه وسلم الضرورى المستفاد من قول ام المؤمنين الصديقة رضى الله تعالى عنها لو ان رسول الله

تعالی عنہ سے انہوں نے نبی کریم صلی الله تعالی علیہ وآلہ وسلم سے روایت کی۔ رسول الله صلی الله تعالی علیہ وآلہ وسلم نے یہ بھی حکم دیا کہ روز عیدین حیض والی اور پردہ نشین عور توں کو باہر لائیں تاکہ وہ مسلمانوں کی جماعت ودعا میں شریک ہوں اور حیض والی عور تیں عیدگاہ سے الگ رہیں، ایک خاتون نے عرض کیا یارسول الله ! ہماری بعض عور توں کے پاس چادر نہیں حضور صلی الله تعالی علیہ وسلم نے فرمایا ساتھ والی عورت اسے اپنی چادر کا ایک حصہ اڑھا دے، اسے بخاری ومسلم اور دیگر محد ثین نے حضرت ام عطیہ رضی الله تعالی عنہا سے روایت کیا اس کے با وجود ائمہ کرام نے جوان عور توں کو مطلقا اور بوڑھی عور توں کو صرف دن میں مہد عور توں کو مطلقا اور بوڑھی عور توں کو صرف دن میں مہد عالی علیہ وآلہ وسلم کے اس قول ضروری بیا نے سے منع فرمایا، پھر سب کے لئے ممانعت عام کردی، یہ رسول الله صلی الله تعالی علیہ وآلہ وسلم کے اس قول ضروری پر عمل کے تحت کیا جو ام المومنین حضرت صدیقہ رضی الله تعالی عنہا کے درج ذیل بیان سے مستفاد ہے: اگر رسول الله تعالی عنہا کے درج ذیل بیان سے مستفاد ہے: اگر رسول الله تعالی عنہا کے درج ذیل بیان سے مستفاد ہے: اگر رسول الله تعالی عنہا کے درج ذیل بیان سے مستفاد ہے: اگر رسول الله تعالی عنہا کے درج ذیل بیان سے مستفاد ہے: اگر رسول الله تعالی عنہا کے درج ذیل بیان سے مستفاد ہے: اگر رسول الله تعالی عنہا کے درج ذیل بیان سے مستفاد ہے: اگر رسول الله تعالی عنہا کے درج ذیل بیان سے مستفاد ہے: اگر رسول الله

ف : مسکه رات ہویا دن ، عورت جوان ہویا بوڑھی ، جمعہ ہویا عید ، یا جماعت بنج گانہ یا مجلس وعظ مطلّقا عورت کا جانا منع ہے۔

<sup>&</sup>lt;sup>26 صحیح</sup>ا بخاری کتاب الحیض باب شهو دالحائض العیدین قدیمی کتب خانه کراچی ۱/ ۴۸، صحیح مسلم کتاب العیدین فصل فی اخراج العواتق و ذوات الخدور الخ قدیمی کتب خانه کراچی ۱/ ۲۹۱

صلى الله تعالى عليه وسلم رأى من النساء مارأينا لمنعهن من المسجد كما منعت بنو اسرائيل نساء هارواة احمد والبخارى من المسلم .قال في التنوير والدر (يكرة حضور هن الجماعة) ولو لجمعة وعيد وعظ (مطلقا) ولو عجوز اليلا (على المذهب) المفتى به لفساد الزمان واستثنى الكمال بحثا العجائز المتفانية الماها والمدهدة

والمراد بالمذهب مذهب المتأخرين ولمأرد عليه البحر بأن هذه الفتوى مخالفة لمذهب الامام وصاحبيه جميعاً فأنهما اباحاً للعجائز الحضور مطلقاً والامام في غير الظهر والعصر و الجمعة فالافتاء بمنع العاجز في الكل مخالف

صلی الله تعالی علیه وآله وسلم ان عورتوں کا وہ حال مشاہدہ کر تے جو ہم نے مشاہدہ کیا توانہیں مسجد سے روک دیے جیسے بنی اسرائیل نے اپنی عورتوں کوروک دیا، (احمد، بخاری، مسلم) تنویر الابصار اور اس کی شرح در مختار میں ہے (قوسین میں متن کے الفاظ ہیں ۱۲م) (جماعت) اگرچہ جمعہ یا عیداور وعظ کی ہو (عورتوں کی حاضری مطلّقا) اگرچہ بڑھیا ہوا گرچہ رات ہو (مکروہ ہے ہمارے مذہب پر) اس مذہب پر جس پر فساد نمان کی وجہ سے فتوی ہے اور کمال ابن الهمام نے بطور بحث فناکے قریب پہنچنے والی بوڑھی عورتوں کا استثنا کیا ہے اصد مذہب سے مراد مذہب متا خرین ہے اس پر صاحب بحر نے مذہب سے مراد مذہب متا خرین ہے اس پر صاحب بحر نے مذہب سے کہ یہ فتوی حضرات امام وصاحبین سبھی کے مذہب کے خلاف ہے اس لئے کہ صاحبین سبھی کے عورتوں کے لے مطلّقا جواز رکھا ہے اور امام نے ظہر، عصراور عورتوں کے لئے بھی

<sup>27</sup> صحیح بخاری کتاب الاذان باب خروج النساء الی المساجد باللیل قدیمی کتب خانه کراچی ۱/ ۱۲۰، صحیح مسلم کتاب الصلوة باب خروج النساء الی المساجد باللیل قدیمی کتب خانه کراچی ۱/ ۱۹، ۱۹۳، ۱۹۳۰ کتب خانه کراچی ۱/ ۱۹، ۱۹۳، ۱۹۳۰ ۲۳۵ کتب خانه کراچی ۱/ ۱۹، ۱۹۳۰ ۲۳۵ مند احد بن حنبل عن عائشه رضی الله تعالی عنها المکتب الاسلامی بیر وت ۲ / ۹۱، ۱۹۳۳ ۲۳۵ مند المحادة بابی المامیة مطبع مجتبائی دیلی ۱/ ۸۳ ۸

للكل فالمعتبد منهب الامام اه بمعناه اجاب عنه في النهر قائلا فيه نظر بل هو ماخوذ من قول الامام وذلك انه انها منعها لقيام الحامل وهو فرط الشهوة بناء على ان الفسقة لا ينتشرون في المغرب لانهم بالطعام مشغولون وفي الفجر والعشاء نائبون فاذا فرض انتشارهم في هذه الاوقات لغلبة فسقهم كما في زماننا بل تحريهم اياها كان المنع فيها اظهر من الظهر اه قال الشيخ اسلعيل وهو كلام حسن الى الغاية اهش

السادسة - حامل أخر على العدول عن قول الامام مختص بأصحاب النظر وهو ضعف دليله اقول: اى فى نظر هم وذلك لانهم

فتوی دینا سبھی کے خلاف ہے معمد مذہب امام ہے اھ،

نہر میں اس تردید پر جوابایہ تحریر ہے، یہ محل نظر ہے اس لئے کہ

کہ زیر بحث فتوی قول امام سے ہی ماخوذ ہے وہ اس لئے کہ
امام نے جن او قات میں منع فرمایا ہے اس کا سبب یہ ہے کہ
باعث منع موجود ہے وہ ہے زیادتی شہوت، اس لئے کہ فساق
کھانے میں مشغولیت کی وجہ سے مغرب کے وقت راہوں
میں منتشر نہیں رہتے اور فجر وعشا کے وقت سوئے ہوتے
میں منتشر نہیں رہتے اور فجر وعشا کے وقت سوئے ہوتے
کہ وہ غلبہ فسق کی وجہ سے ان تینوں او قات میں بھی منتشر
رہتے ہیں جیسے ہارے زمانے کا حال ہے بلکہ وہ خاص ان ہی
او قات میں نکلنے کی تاک میں رہتے ہیں، توان او قات میں
عور توں کے لئے ممانعت، ظہر کی ممانعت سے زیادہ ظام وواضح
موگی، اص شخ اسمعیل فرماتے ہیں، یہ نہایت عمرہ کلام ہے
الھ۔ (شامی)

مقدمہ ششم: تول امام چھوڑنے کا ایک اور باعث ہے جو اصحاب نظر کے لئے خاص ہے۔ وہ یہ ہے کہ اس کی دلیل کزور ، ان کے کزور ہو ، اقول: لیعنی ان حضرات کی نظر میں کزور ، ان کے

ف: العدول عن قوله بدعوى ضعف دليله خاص بالهجتهدين في المذهب و همر لا يخرجون به عن المذهب ـ

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>ر دالمحتار کتاب الصلوة باب الامامة دار احیا<sub>ء</sub> التراث العربی بیروت ۱/ ۳۸۰، البحر الرائق باب الامامة ۱/ ۳۵۹ ونهر الفائق باب الامة الخ ۱/ ۲۵۱ قد یمی کتب خانه کراچی

مأمورون باتباع مايظهر لهم قال تعالى"..... 30"ولا تكليف الا بالوسع فلا يسعهم الا العدول ولا يخرجون بذلك عن اتباع الامام بل متبوعون لمثل قوله العام اذا صح الحديث فهو مذهبي، ففي شرح الهداية لابن الشحنة ثم شرح الاشباء لبيرى ثم ردالمحتار "اذا صح الحديث وكان على خلاف المنهب عمل بالحديث ويكون ذلك مذهبه ولا يخرج مقلده عن كونه حنفياً بالعمل به فقد  $^{61}$ صح عنه انه قال اذا صح الحديث فهو مذهبي  $^{61}$ اقول: يريى ألصحة فقها ويستحيل معرفتها مديث صححمل جائ تووى ميرامدبب عاه، الاللمجتهد

یبال قول امام چھوڑنے کاجوازاس کئے ہے کہ انہیں اسی کی اتباع کا حکم ہے جوان پر ظام ہو، باری تعالی کاارشاد ہے: اے بصيرت والو! نظر واعتبار سے كام لو۔ اور تكليف بقدر وسعت ہی ہوتی ہے، توان کے لئے چھوڑ نے کے سواکوئی گنجائش نہیں اور وواس کے باعث اتباع امام سے بام نہ ہو نگے ، بلکہ امام کے اس طرح کے قول عام کے متبع رہیں گے ،اذا صح الحديث فهو من هبي جب مديث صحيح به وجائے تو وہي میرامذہب ہے ابن شخنہ کی شرح ہداریہ ، پھر بیری کی شرح اشاہ پھر روالمحتار میں ہے جب حدیث صحیح ہواور مذہب کے خلاف ہو تو حدیث پر عمل ہو گااور وہی امام کا بھی مذہب ہو گا اس پر عمل کی وجہ سے ان کا مقلد حنفیت سے مام نہ ہوگااس لئے کہ خودامام سے بروایت صحیح بیدارشاد ثابت ہیں کہ جب ا قول: یہاں صحت سے صحت فقہی مراد ہے جس کی معرفت غیر مجہدکے لئے محال ہے

ف: المراد في اذا صح الحديث فهو من هيى هي الحجة الفقهية و لاتكفي الاثرية

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> ردالمحتار مقدمة الكتاب مطلب صح عن الامام انه قال اذا صح الحديث الخ داراحياء التراث العربي بيروت ا / ٣٦

لاالصحة المصطلحة عندالمحدد ثين كما بينته في الفضل الموهبي بدلائل قاهرة يتعين استفاد تها قال ش فأذ ا نظر اهل المذهب في الدليل و عملوا به صح نسبته الى المذهب لكونه صادرا بأذن صاحب المذهب اذ لاشك انه لو علم ضعف دليله رجع عنه واتبع الدليل الاقوى ولذارد المحقق ابن الهمام على بعض المشائخ (حيث) افتوا بقول الامامين بأنه لايعدل عن قول الامام الالضعف دليله اه

فأقول: هذا فعير معقول ولا مقبول وكيف يظهر ضعف دليله في الواقع لضعفه في نظر بعض مقلديه وهؤلاء اجلة ائمة الاجتهاد المطلق مالك والشافعي واحمد ونظر اؤهم رض الله تعالى عنهم

اصطلاح محدثین والی صحت مراد نہیں ، جبیباکہ میں نے الفضل الموهبی میں اسے ایسے قام ولائل سے بیان کیا ہے جن سے آگاہی ضروری ہے۔

علامہ شامی فرماتے ہیں، جب اہل مذہب نے دلیل میں نظر کی اور اس پر کار بند ہوئے تو مذہب کی جانب اسے منسوب کرنا ہجا ہے اس لئے کہ یہ صاحب مذہب کے اذن ہی سے ہوا کیونکہ انہیں اگر اپنی دلیل کی کمزوری معلوم ہوتی تو یقینا وہ اس سے رجوع کر کے اس سے زیادہ قوی دلیل کی پیروی کرتے اس لئے جب بعض مشائخ نے صاحبین کے قول پر فتوی دیا تو محقق ابن الہمام نے ان کی تردید فرمائی کہ امام کے قول سے انحراف نہ ہوگا سوااس صورت کے کہ اس کی دلیل کمزور ہو۔ اقول: یہ نا قابل فہم اور نا قابل قبول ہے بعض مقلدین کی نظر میں دلیل کے کمزور ہونے سے دلیل امام کا فی الواقع کمزور ہونا کہونا کیسے ظاہر ہوسکتا ہے؟ اجتہاد مطلق کے حامل یہ بزرگ ائمہ مالک، شافعی، احمد اور ان کے ہم پایہ حضرات رضی الله

ف: معروضة على العلامة ش

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> ردالمحتار مقدمة الكتاب مطلب صح عن الامام انه قال اذا صح الحديث الخ دار احياء التراث العربي بيروت الم77

يطبقون كثيرا على خلاف الامام وهو اجماع منهم على ضعف دليله ثم لا يظهر بهذا ضعفه ولا ان مذهب هؤلاء مذهبه فكيف بمن دونهم ممن لم يبلغ رتبتهم نعم هم عاملون فى نظرهم بقوله العام فمعنارون بل ماجورون ولا يتبدل ألله بذلك المذهب الاترى ان تحديدا الرضاع بثلثين شهرا دليله ضعيف بل ساقط عند اكثرالمرجحين ولا يجوز لاحدان يقول الاقتصار على عامين مذهب الامام وتحريم حليلة الابوالابن رضاعا نظر فيه الامام البالغ رتبة الاجتهاد المحقق على الاطلاق وزعم ان لا دليل عليه بل الدليل قاض بحلهما ولم ارمن دليل عليه بل الدليل قاض بحلهما ولم ارمن اجاب عنه وقد تبعه عليه ش فهل يقال ان تحليلهما مذهب الامام

باریا مخالفت امام پر متفق نظر آتے ہیں یہ ان حضرات کا اس بات پر اجماع ہے کہ اس جگہ دلیل امام کمزور ہے ، پھر بھی اس سے واقعۃ اس کا کمز ور ہو نا ثابت نہیں ہو تا ، نہ ہی یہ ثابت ہوتا ہے کہ ان حضرات کا جو مذہب ہے وہی امام کا بھی مذہب ہے، جب ان کا بیہ معاملہ ہے توان کا کیا حکم ہوگا جوان سے فروتر ہیں جنہیں ان کے منصب تک رسائی حاصل نہیں؟ ہاں وہ اپنی نظر میں امام کے قول عام پر عامل ہیں اس کئے معذور بلکہ ماجوراور مستحق ثواب ہیں مگراس وجہ سے مذہب امام بدل نہ حائے گا، دیکھئے مدت رضاعت تیس ماہ تھبرانے کی دلیل اکثر م جحین کے نزدیک ضعیف بلکہ ساقط ہے پھر بھی کوئی یہ نہیں کہہ سکتا کہ دوسال پر اکتفا کرنا ہی مذہب امام ہے ، یوں ہی رضاعی ماب اور رضاعی بیٹے کی بیوی کے حرام ہونے کے حکم میں رتبہ اجتہاد تک رسائی یانے والے امام محقق علی الاطلاق كو كلام ہے، ان كا خيال ہے كه اس پر كوئى دليل نہيں بلکہ دلیل میہ حکم کرتی ہے کہ دونوں حلال ہیں ، میں نے اس کلام کاجواب کسی کتاب میں نہ دیکھا،علامہ شامی نے بھی انہی کی پیروی کی ہے، پھر بھی کیا ہہ کہا جا سکتا ہے کہ ان دونوں کی حلت ہی مذہب امام

ف: لايتبدل المذهب بتصحيحات المرجحين خلافه

كلابل بحث من ابن الهمامر،

وليس فن فيها ذكر عن ابن الههام الهام الى ما ادعى من صحة جعله مذهب الامام انها فيه جواز العدول لهم اذا استضعفوا دليله واين هذا من ذاك.

نعم فى الوجوه السابقة تصح النسبة الى المذهب الاحاطة العلم بأنه لو وقع فى زمنه لقال به كما قال فى التنوير لمسألة نهى النساء مطلقاً عن حضور المساجد على المذهب وهذه نكتة غفل نامنها المحقق ش ففسر المذهب مذهب المتأخرين هذا واما نحن فلم نؤمر لاباً عتبار كاولى الابصار

ہے؟ ہر گزنہیں! بلکہ یہ صرف ابن الهمام کی ایک بحث ہے۔ علامہ شامی نے جو دعوی کما کہ صاحب نظر جس پر عمل کر لے اسے مذہب امام قرار دینا بجاہوگااس کا امام ابن الهمام سے نقل کردہ کلام میں کوئی اشارہ بھی نہیں اس میں توبس اس قدر ہے کہ اہل نظر کو جب قول امام کی دلیل کمزور معلوم ہو توان کے لئے اس سے انحراف جائز ہے، کہاں یہ ، اور کہاں وہ؟ بان سابقه چه<sup>۲</sup> صورتون مین مذہب امام کی طرف انتساب بجا ہے اس لئے کہ وہاں اس بات کو پورے طور سے یقین ہے کہ وہ حالت اگر ان کے زمانے میں واقع ہوتی تو وہ بھی اسی کے قائل ہوتے ، جیسا کہ تنوبر الابصار میں مسجدوں کی حاضر ی سے عورتوں کی مطلّقا ممانعت کے مسکے میں "علی المذہب" (بر بنائے مذہب) فرمایا محقق شامی کو اس کلتے سے غفلت ہوئی اس لئے انہوں نے مذہب کی تفییر میں "مذہب متاخرین" لکھ دیا ، یہ ذہن نشین رہے۔اوپر کی گفتگواہل نطر سے متعلق تھی ، رہے ہم لوگ تو ہمیں اہل نظر کی طرح نظر واعتبار کا

ف:معروضة عليه

ف:معروضة عليه

بل بالسؤال والعمل بما يقوله الامام غير باحثين عن دليل سوى الاحكام فأن كان العدول للوجوة السابقة اشترك فيه الخواص و العوام اذ لا عدول حقيقة بل عمل بقول الامام وانكان لدعوى ضعف الدليل اختص بمن يعرفه ولذا قال في البحر قد وقع للمحقق ابن الهمام في مواضع الرد على المشائخ في الافتاء بقولهما بأنه لا يعدل عن قوله الالضعف دليله لكن هو راى المحقق) اهل للنظر في الدليل ومن ليس باهل للنظر فيه فعليه الافتاء بقول الامام اه ألسابعة أدا اختلف التصحيح تقدم قول الامام الاقدام الاترام البيع تبعا اذا اختلف التصحيح تقدم قول البيع تبعا اذا اختلف

حکم نہیں بلکہ ہم اس کے مامور ہیں کہ احکام کے سواکسی دلیل کی جبتو اور چھان بین میں نہ جاکر صرف قول امام دریافت کریں اور اس پر کاربند ہو جائیں، اب اگر قول امام سے عدول و انحراف سابقہ چھ وجوں کے تحت ہے تواس میں خواص وعوام سب شریک ہیں کیونکہ حقیقہ یہاں انحراف نہیں بلکہ قول امام ہو تو یہال ہم افر انگر ضعف دلیل کے دعوے کی وجہ سے انحراف ہوتو یہ اہل معرفت سے خاص ہے، اسی لئے بحر میں رقم طراز ہیں کہ محقق ابن الممام کے قلم سے متعد د مقامات پر قول ساحبین پر فتوی دینے کی وجہ سے مشاکخ کارد ہواہے وہ لکھتے ہیں کہ قول امام سے انحراف نہ ہوگا بجز اس صورت کے کہ اس کی دلیل کمزور ہو، لیکن وہ محقق موصوف دلیل میں نظر کی اہلیت رکھتے ہیں، جو اس کا اہل نہ ہواس پر تو یہی لازم ہے کہ قول امام پر فتوے دے اص

مقدمه به مقم : جب تقیح میں اختلاف ہو تو امام اعظم کا قول مقدم ہوگا"رد المحتار" مایں خل فی البیع تبعاً "(بیع میں تبعاداخل ہونے والی چیزوں کا بیان) سے

ف: عنداختلاف تصحيح يقدم قول الامام

<sup>33</sup> بحرالرائق كتاب القضاء فصل يجوز تقليد من شاء الخ التج ايم سعيد كمپني كراچي ٢٧٠/٦

یہلے یہ تحریر ہے: جب تھجے میں اختلاف ہو تواسی کو لیاجائے گا جوامام کا قول ہے اس کئے کہ صاحب مذہب وہی ہےاہ۔ د ر مختار میں ہے کہ ، البحر الرائق ئتاب الوقف وغیر ہ میں لکھا ہوا ہے کہ جب کسی مسکلہ میں دو قول تصحیح یافتہ ہوں تودونوں میں سے کسی پر بھی قضا وافتا جائز ہے اھے ،اس پر علامہ شامی نے لکھا کہ یہ تخییر اس صورت میں نہیں جب دونوں قولوں میں ایک قول امام ہو اور دوسرا کسی اور کا قول ہو. اسلئے کہ جب دونوں تصحیحوں میں تعارض ہواتو دونوں ساقط ہو گئیں ۔ اب ہم نے اصل کی جانب رجوع کیا، اصل بدہے کہ قول امام مقدم ہوگا بلکہ فتا وی خیر یہ کتاب الشھادات میں ہے کہ ہارے نزدیک طے شدہ امر یہ ہے کہ فتوی اور عمل امام اعظم ہی کے قول پر ہوگااسے جیموڑ کر صاحبین باان میں سے کسی ایک ، یا نخسی اور کا قول اختیار نه کیا جائے گا بجز صورت ضرورت کے ، جیسے مسکلہ مزارعت میں ہے ، اگرچہ مشائخ نے تصریح فرمائی ہو کہ فتوی قول صاحبین پر ہے ، اس لئے کہ وہی صاحب مذہب اور امام مقدم ہیں اھ، اسی کے مثل بحر میں

التصحيح اخذ بما هو قول الامام لانه صاحب المذهب 34 اه

وقال في الدر في وقف البحر وغيره متى كان في المسألة قولان مصححان جاز القضاء والافتاء باحدهما <sup>35</sup> اه فقال العلامة ش لا تخيير لوكان احدهما قول الامام والأخر قول غيره لانه لما تعارض التصحيحان تساقطاً فرجعنا الى الاصل وهو تقديم قول الامام بل في شهادات الفتاوى الخيرية المقرر عندنا انه لايفتى ولا يعمل الا بقول الامام الاعظم ولا يعدل عنه الى قولما او غيرهما الالضرورة كمسألة قول احدهما او غيرهما الالضرورة كمسألة المزارعة وان صرح المشائخ بأن الفتوى على قولهما لانه صاحب المذهب والامام المقدم <sup>36</sup>

ومثله في البحر

34 ردالمحتار تمتاب البيوع داراحياء التراث العربي بيروت ۴ / ۳۳ / 35 الدر المختار متم المفتى مطبوعه مجتبائي و بلي ا / ۱۴ / 36 الدر المختار سم المفتى داراحياء التراث العربي بيروت ا / ۴۹

وفيه يحل الافتاء بقول الامام بل يجب وان لم يعلم من اين قال <sup>37</sup>اه

اذا عرفت هذا وضح لك كلام البحر وطاح كل ما ردبه عليه وان شئت التفصيل المزيد، فألق السمع وانت شهيد

قول ش رحمه الله تعالى لا يخفى عليك مافى هذا الكلام من عدم الانتظام 38

اقول: بل هو متسق النظام أخذ بعضه بحجز بعض كماسترى،

قول العلامة الخير قوله مضاد لقول الامام <sup>39</sup> اقول: تعرف <sup>ن</sup> بالرابعة ان قول الامام فى الفتوى الحقيقة فيختص بأهل النظر لامحمل له غيرة والاكان تحريماً للفتوى العرفية مع

بھی ہے ، اس میں یہ بھی ہے کہ قول امام پر افتا جائز بلکہ واجب ہے اگر چہ یہ معلوم نہ ہو کہ ان کی دلیل اور ماخذ کیا ہے

ان مقدمات وتفصیلات سے آگائی کے بعد آغاز رسالہ میں نقل شدہ کلام بحر کا مطلب روشن وواضح ہو گیااور جو کچھ اس کی تردید میں لکھا گیا بیکار و بے ثبات کھہرا مزید تفصیل کا اشتیاق ہے تو بگوش ہوش ساعت ہو علامہ شامی رحمہ الله تعالی کے اس کلام کی بے نظمی ناظرین پر مخفی نہیں۔
اقول: نہیں بلکہ یوراکلام مر بوط و مبسوط، ایک دوسرے کی گرہ

اس کلام اور کلام امام میں تضاد ہے۔

اقول: مقدمہ چہارم سے معلوم ہوا کہ قول امام فقے حقیقی کے متعلق ہے، تو وہ قول صرف اہل نظر کے حق میں ہے،

اس کے سواان کے کلام کا اور کوئی معنی و محمل نہیں ورنہ لازم آئگا کہ امام نے فقے عرفی کوحرام کہا، حالال کہ وہ

تھامے ہوئے ہے جیسا کہ ابھی عیاں ہو گا قول علامہ خیر رملی،

ف: تطفل على العلامة الخير الرملي وعلى ش\_

<sup>37</sup> لبحرالرائق كتاب القضاء فصل يجوز تقليد من شاء الخانج ايم سعيد كمپنى كراچى ۲ / ۲۶۹ 38 لبحرالرائق كتاب القضاء فصل يجوز تقليد من شاء الخانج ايم سعيد كمپنى كراچى ۲ / ۲۹ 39 شرح عقود رسم المفتى رساله من رسائل ابن عابدين سهيل اكيد مى لامورا / ۲۹

حلها بالاجهاع وفي قضاء منحة الخالق عن الفتاوى الظهيرية روى عن ابى حنيفة رضى الله تعالى عنه انه قال لا يحل لاحدان يفتى بقولنا مالم يعلم من اين قلنا وان لم يكن من اهل الاجتهاد لا يحل له ان يفتى الابطريق الحكاية 40 اه وقول البحر في الفتوى العرفية لامحمل له سواة لقوله اما في زماننا في كتفى بالحفظ وقوله وان لم نعلم وقوله يجب علينا الافتاء بقول الامام وقوله اما نحن فلنا الافتاء فاين التضاد ولم يردا موردا واحدال

قوله هو صريح في عدم جوازالافتاء لغير اهل الاجتهاد فكيف يستدل به على وجوبه 41 اقول: نعم صريح - في

بالاجماع جائز وحلال ہے، منحة الخالق كتاب القصاء ميں فراوى ظهيري سے روايت ہے كہ انہوں نے فرمايا كسى كے لئے ہمارے قول پر فتوى دينار وانہيں جب تك يہ نہ جان لے كہ ہم نے كہاں سے كہا، اور اگر اہل اجتہاد نہ ہواس كے لئے فتوى دينا جائز نہيں مگر نقل و حكايت كے طور پر فتوى دے سكتا ہے۔ اور بحر كاكلام فتوائے عرفی سے متعلق ہے، اس كے سوااس كا كوئى اور معنى و محمل نہيں، دليل ميں ان كے يہ الفاظ ديكيس (۱) ليكن ہمارے زمانے ميں بس يہى كافى ہے كہ ہميں امام كے اقوال حفظ ہوں (ب) اگر چہ ہميں دليل معلوم نہ ہو (ج) قول امام پر فتوى دينا ہم پر واجب ہے (د) امائحن فلنا كلام كا مورد و محل ايك نہيں ہے تو تصاد كہاں سے ہوا؟ خير رملى، قول امام سے صراحة واضح ہے كہ اہليت اجتہاد كے بغير رملى، قول امام سے صراحة واضح ہے كہ اہليت اجتہاد كے بغير رملى، قول امام سے صراحة واضح ہے كہ اہليت اجتہاد كے بغير اقول: ہاں اس سے فتوے حقیقى كا

ف: تطفل على الخير وعلى ش

40منحة الخالق على البحر الرائق بمتاب القضاء فصل يجوز تقليد من شاء الخاريج ايم سعيد كمپنى كراچي ٢ ٢٦٩/ ٢ 41شرح عقو در سم المفتى رساله من رسائل ابن عابدين سهيل اكيثر مي لا مور ا / ٢٩ عدم جواز صراحة واضح ہے (اور بح میں فتوائے عرف کا وجوب مذکور ہے) اب رہایہ کہ ایک ہی چیز سے دوسری چیز کی حرمت وحلت دونوں کیسے پیدا ہوسکتی ہیں ؟ اس کی تحقیق ہم مقدمہ سوم میں کرآئے ہیں۔

خیر رملی: ہم یہ کہتے ہیں کہ غیر اہل اجتہاد سے جو حکم صادر ہوتا ہے وہ حقیقة افتانہیں۔

اقول: آپ کی اسی عبارت میں اعتراض کا جواب بھی تھا، اگر آپ نے التفات فرمایا ہوتا،

خیر رملی، وہ توامام مجہد سے صرف نقل و حکایت ہے۔ اقول: ایبانہیں ملاحظہ ہو مقدمہ اول خیر رملی: غیر امام کے قول کی نقل و حکایت بھی جائز ہے۔

اقول: نقل وحکایت سے کوئی رکاوٹ نہیں اگر چہ مذہب سے بامر کسی کا قول ہو، یہاں گفتگو تقلید سے متعلق ہے، اور مجہد مطلق

عدمر جواز الحقيقي ونشوء الحرمة والجواز معاً عن شيئ واحد فرغناعنه في الثالثه.

قوله فنقول ما يصدر من غير الاهل ليس بافتاء حقيقة 42

اقول: فأفيه كان الجواب عن التضادلو التفتم اليه

قوله وانماهو حكاية عن المجتهد

اقول: في الأوانظر الأولى

قوله تجوز حكاية قول غير الامأم 44

اقول: ألا حجر في الحكاية ولوقولا خارجاً عن المذهب انما الكلام في التقليد والمجتهد

ف1: تطفل على الخير وعلى ش

ف٢: تطفل على الخير وعلى ش

ف\_٣: تطفل على الخير وعلى ش

42 شرح عقود رسم المفتی رساله من رسائل ابن عابدین سهیل اکیڈی لاہور ا / ۲۹ 43 شرح عقود رسم المفتی رساله من رسائل ابن عابدین سهیل اکیڈی لاہور ا / ۲۹ 44 شرح عقود رسم المفتی رساله من رسائل ابن عابدین سهیل اکیڈی لاہور ا / ۲۹

المطلق احق به ممن دونه فلم لا تجيزون الافتاء بأقوال الائمة الثلثة بل ومن سوى الاربعة رضى الله تعالى عنهم فأن اجزتم ففيم التمذهب وتلك المشاجرات بل سقط المبحث رأساوانهدام النزاع بنفس النزاع كما سيأتي بیانهان شاء الله تعالی ـ

قوله فكيف رجب علينا الافتاء يقول الإمام \_ اقول: لاناف قلدناه لامن سواه وقد اعترف ف ول امام ير فتوى دينامم يرواجب كيد؟ به السيد الناقل في عدة مواضع منها صدر ردالمحتار قبيل رسم المفتى 45 اناالتزمنا تقليد

ایے سے فروتر حضرات سے زیادہ اس کا مستحق ہے کہ اس کی تقلید کی جائے ، پھر آپ ائمہ ثلاثہ (مالک وشافعی واحمد رحمهم الله تعالى) بلكه ائمه اربعه رضى الله تعالى عنهم كے علاوہ ديگر ائمہ کے اقوال پر فتوی دینے کو جائز کیوں نہیں کہتے ؟اگر آپ اجازت دیتے ہیں تومذہب امام کی یابندی کس بات میں ؟اور یہ سارے اختلافات کیسے ؟ بلکہ صرف اس نزاع ہی سے سارا نزاع ختم اور وہ پوری بحث ہی سرے سے ساقط ہو گئی ، جبیبا کہ اس کی وضاحت ان شاءِ الله تعالی آگے آئے گی۔ خیر رملی تو

اقول: اس لئے کہ تقلید ہم نے انہی کی کی ہے دوسرے کی نہیں ،اور سید ناقل (علامہ شامی) نے تو متعد د مقامات پر خود اس کااعتراف کیا ہے ، ان میں دو مقام یہ ہیں ، (۱) رسم المفتی سے ذرا پہلے شر وع ر دالمحتار میں لکھتے ہیں ، ہم

ف\_1: تطفل على الخير وعلى ش

ف ٢: علامه شامی فرماتے ہیں ہم نے صرف تقلید امام اعظم اینے اوپر لازم کی ہے، نہ کسی اور کی والبذا ہمار امذہب حنی کہا جاتا ہے نہ یوسفی وغیرہ امام ابویوسف کی نسبت وغیرہ سے۔

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> شرح عقود رسم المفتى رساليه من رسائل ابن عابدين سهيل اكبدُ مي لا هورا / ٢٩

منهبه دون منهب غيرة ولذا نقول ان منهبنا حنفي لايوسفي ونحوة <sup>46</sup> اه اى الشيبا في نسبة الى ابى يوسف او محمدرض الله تعالى عنهم وقال في شرح العقود الحنفي انها قلد ابا حنيفة ولذا نسب اليه دون غيرة <sup>47</sup>اه

قوله وانمانحكي فتواهم لاغير 48\_

اقول: سبحن الله فابل انها نقلد امامنا لاغير ثم فاليس افتاؤنا عند كم الاحكاية قول غيرنا فمن ذالذى حرم علينا حكاية قول امامنا و اوجب حكاية قول غيره من اهل مذهبنا

نے انہی کے مذہب کی تقلید کا التزام کیا ہے دو سرے کے مذہب کا نہیں۔ اسی لئے ہم کہتے ہیں کہ ہمارامذہب حنی ہے،
یوسفی وغیرہ نہیں، یعنی شیبانی بھی نہیں، یہ امام ابویوسف اور
امام محمد رضی الله تعالی عنہما کی طرف نسبت ہے، (۲) شرح
عقود میں لکھتے ہیں، حنی نے بس امام ابو صنیفہ کی تقلید کی ہے،
اسی لئے وہ انہی کی طرف منسوب ہوتا ہے کسی اور کی طرف
نہیں، خیر رملی حالال کہ ہم تو صرف فتوائے مشاکے کے ناقل
ہم تی کھی اور نہیں۔

اقول: سبحان الله! بلکه ہم صرف امام اعظم کے مقلد ہیں پھر آپ کے نزدیک ہمارے افتاء کی حقیقت کیا ہے؟ صرف دوسروں کے اقوال کی نقل و حکایت! تووہ کون ہے جس نے ہم پر اپنے امام کے قول کی حکایت حرام کردی اور اہل مذہب میں سے دیگر حضرات کے قول کی حکایت واجب کے دی دی۔

ف1: تطفل على الخير وعلى ش

ف٢: تطفل على الخير وعلى ش

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> ردالمحتار مطلب صح عن الامام اذا صح الحديث الى الخواراحياء التراث العربي بيروت ا / ٣٦ <sup>47</sup>شرح عقودر سم المفتى رساله من رسائل ابن عابدين سهيل اكيد مي لا مورا / ٢٣ <sup>48</sup>شرح عقودر سم المفتى رساله من رسائل ابن عابدين سهيل اكيد مي لا مورا / ٢٣

فأنكانوا مرجحين بالكسر فليسوا مرجحين على الامام بالفتح قول ش المشائخ اطلعوا على دليل الامام وعرفوا من اين قال 49

اقول: أمن اين عرفتم هذا وبأى دليل اطلعتم عليه انها المنقول أمن عن الامام المسائل دون الدلائل واجتهد الاصحاب فاستخرجوا لها دلائل كل حسب مبلغ علمه ومنتهى فهمه ولم يدركو اشاوة ولا معشارة ولر بما لم يلحقوا غبارة فأن قلتم فقولوا اطلعوا على دليل قول الامام ولا تقولوا على دليل الامام و رحم الله سيدى ط اذقال في قضاء حواشي الدر قد يظهر قوة قوله (اي

اگروہ ترجیح دینے والے حضرات ہیں تو وہ امام پر ترجیح یافتہ نہیں ہو سکتے۔ علامہ شامی ، مشائح کو "دلیل امام " سے آگاہی ہوئی او رانہیں سے معرفت حاصل ہوئی کہ قول امام کاماخذ کیا ہے!

اقول: یہ آپ کو کہاں سے معلوم ہوا؟ اور کس دلیل سے آپ کو اس کی دریافت ہوئی؟ امام سے تو صرف مسائل منقول ہیں دلائل منقول نہیں اصحاب نے اجتہاد کرکے ان مسائل کی دلیلوں کا استخراج کیا ، یہ بھی ہر ایک نے اپنے مبلغ علم اور دلیلوں کا استخراج کیا ، یہ بھی ہر ایک نے اپنے مبلغ علم اور منتهائے فہم کے اعتبار سے کیا اور کوئی بھی امام کی منزل کو نہ پاسکا بلکہ ان کے دسویں جھے کو بھی نہ پہنچا، اور زیادہ تر تو یہ بہت کہ یہ حضرات ان کی گر دیا کو بھی نہ پہنچا، اور زیادہ تر تو یہ یوں کہئے کہ ہاں مشائح کو "قول امام کی دلیل " سے آگاہی ملی حلا ای رحمت ہو وہ حواشی در مختار کتاب القصناء میں رقم طراز میں تول امام کی دلیل " سے آگاہ ہوئے سیدی طحطاوی پر بین قول امام کی دلیل اسے آگاہی ملی خدائی رحمت ہو وہ حواشی در مختار کتاب القصناء میں رقم طراز میں تول امام کے خلاف کسی قول

ف1: معروضة على العلامة ش\_

ف7: فائدہ: امام سے مسائل منقول ہیں دلائل مشائخ نے استنباط کیے ہیں ان کاضعف اگر ثابت بھی ہو تو قول امام کاضعف لازم آنا در کنار دلیل امام کا بھی ضعف ثابت نہیں ہوتا، ممکن کہ امام نے اور دلیل سے فرمایا ہو۔

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>شرح عقود رسم المفتى رساله من رسائل ابن عابد بن سهيل اكب**ر** مي لا مور ا / ۲۹

في قول خلاف قول الامام) بحسب ادراكه ويكون الواقع بخلافه اوبحسب دليل ويكون لصاحب المذهب دليل أخر لم يطلع عليه 50 اه قوله ولايظن بهمرانهم عدالواعن قوله لجهلهم

اقول: اولا فافيظن بهانه لم يدرك ما ادركوا فاعتمد شيئا اسقطوه لضعفه فيا للانصاف اى كدانهيران كي ديل كاعلم نه تقاد الظنين ابعد

مبلغامامهم

میں اہل نظر کو کھی قوت نظر آتی ہے، یہ اس صاحب نظر کے علم وادراک کے لحاظ سے ہوتا ہے اور واقع میں اس کے بر خلاف ہوتا ہے، ماکسی ایک دلیل کے لحاظ سے اسے ایسامعلوم ہوتاہے جبکہ صاحب مذہب کے پاس کوئی اور دلیل ہوتی ہے جس سے بیرآگاہ نہیں۔اھ

علامه شامی: حضرات مشائخ کے بارے میں یہ گمان نہیں کیا جاسکتا کہ انہوں نے قول امام سے انحراف اس لئے اختیار کیا

اقول اولا: تو کیا حضرت امام کے متعلق سے گمان کیا جاسکتا ہے **ثانیا**: لیس فیه <sup>نس ۱</sup> ازراء بهمر ان لمریبلغوا که انہیں وہ دلیل نه مل سکی جو مشائخ کو مل گئی، اس لئے انہوں نے ایک ایسی چزیر اعتماد کرلیا جسے مشائخ نے ضعیف ہونے کی وجہ سے ساقط کر دیا ؟ خدار اانصاف! دو نوں میں سے کون سا گمان زیادہ بعید ہے ؟ بیہ مشائخ اگر اینے امام کے ملغ علم کونہ پاسکے تواس میں ان کی کوئی بے عزتی نہیں

ف\_1: معروضة عليه

ف\_7: معروضة عليه

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> حاشبه الطحطاوي على الدرالختار كتاب القصاء ، المكتبية العربيه بيروت ١٧٦٣ 51 شرح عقود رسم المفتي رساله من رسائل ابن عابدين سهيل اكيُد مي لا ہورا / ٢٩

وقد ثبت في اعظم المجتهدين في المناهب الامام الثاني فضلا عن غيره في المناهب الامام الثاني فضلا عن غيره في الخيرات الحسان للامام ابن حجرا لمك الشافعي روى الخطيب عن ابي يوسف مارأيت احدا اعلم بتفسيرا لحديث ومواضع النكت التي فيه من الفقه من ابي حنيفة وقال ايضا مأخالفته في شيئ قط فتدبرته الارأيت مذهبه الذي ذهب اليه انجى في الأخرة وكنت ربما ملت الى الحديث فكان هو ابصر

بالحديث الصحيح منى "وقال كان اذا صمم على قول درت على مشائخ الكوفة هل اجد فى تقوية قوله حديثاً او اثرا ؟ فر بما وجدت الحديثين والثلثة فاتيته بها فمنها ما يقول فيه هذا غير صحيح او غير معروف فاقول

اس پایہ بنلند تک نارسائی تو مجتهدین فی المذہب میں سب سے عظیم شخصیت امام ثانی قاضی ابو یوسف سے ثابت ہے، کسی اور کا کیا ذکر وشار؟ امام ابن حجر مکی شافعی کی کتاب "الخیرات الحسان" میں ہے۔

(۱) خطیب امام ابو یوسف سے روای ہیں کہ مجھے کوئی ایسا شخص نظر نہ آیا جو ابو حنیفہ سے زیادہ حدیث کی تفییر، اور اس میں پائے جانے والے فقہی نکات کی جگہوں کاعلم رکھتا ہو۔

(۲) یہ بھی فرمایا کسی بھی مسئلے میں جب میں نے ان کی خالفت کی پھر اس میں غور کیا تو مجھے یہی نظر آیا کہ امام نے جو مذہب اختیار کیا وہی آخرت میں زیادہ نجات بخش ہے، بعض او قات میر امیلان حدیث کی طرف ہوتا تو بعد میں یہی نظر آتا کہ امام کو حدیث کی بصیرت مجھ سے زیادہ ہے۔

انا در امام وحدیث ی بسیرت بھر سے ریادہ ہے۔

(۳) یہ بھی فرمایا جب امام کسی قول پر پختہ حکم کر دیتے تو میں مشاکخ کو فد کے پاس دورہ کرتا کہ دیکھوں ان کے قول کی تائید میں کوئی حدیث یا کوئی اثر ملتا ہے یا نہیں ؟ بعض مرتبہ دو تین حدیثیں مل جاتیں، میں لے کرامام کے پاس آتا توان میں سے کسی حدیث کے بارے میں وہ فرماتے کہ یہ صحیح میں سے غیر معروف ہے، میں عرض

ف : فائده جليليه: اجله اكابرائمه دين معاصران امام اعظم وغير جم رضى الله تعالى عنه وعنهم كى تصريحات كه امام ابوحنيفه كے علم وعقل كواوروں كاعلم وعقل نہيں پينچتا، جس نے ان كاخلاف كياان كے مدارك تك نارسائى سے كيا۔

له وما علمك بذلك مع انه يوافق قولك؟ فيقول انا عالم بعلم اهل الكوفة. وكان عند الاعمش أن عند الاعمش فسئل عن مسائل فقال لابى حنيفة ماتقول فيها؟ فأجابه قال من اين لك هذا؟ قال من احاديثك التى رديتها عنك وسردله عدة احاديث بطرقها فقال الاعمش حسبك ماحدثتك به فى مائة يوم تحدثنى به فى ساعة واحدة ما علمت انك تعمل بهذه الاحاديث يا معشر الفقهاء انتم الاطباء ونحن الصيادلة وانت ايها الرجل اخذت بكلا الطرفين 52 اه

اقول: وانبا قال ما علمت الخ لانه لم يرفى تلك الاحاديث موضعاً لتلك الاحكام التي استنبطها منها الامام فقال ما علمت

کرتا یہ آپ کو کسے معلوم ہوا، یہ تو آپ کے قول کے موافق بھی ہے؟ وہ فرماتے میں اہل کو فہ کے علم سے اچھی طرح با خبر ہوں۔ (۳) امام ائمش کے پاس حاضر تھے، حضرت ائمش سے پچھ مسائل دریافت کئے گئے، انہوں نے امام ابو حنیفہ سے فرمایا، تم ان مسائل میں کیا کہتے ہو؟ امام نے جو اب دیا، حضرت ائمش نے فرمایا، یہ جو اب کہاں سے اخذ کیا؟ عرض کیا آپ کی انہی احادیث سے جو آپ سے میں نے روایت کیں ، اور متعدد حدیثیں مع سند ول کے پیش کردیں، اس پر حضرت ائمش نے فرمایا کافی ہے، میں نے سو دنوں میں تم حضرت ائمش نے فرمایا کافی ہے، میں نے سو دنوں میں تم حصرت ہو حدیثیں بیان کیں وہ تم ایک ساعت میں مجھے سنائے دے رہے ہو، مجھے علم نہ تھا کہ ان احادیث پر تمہارا عمل بھی ہے، اے فقہا! تم طبیب ہو او رہم عطار ہیں، اور اے مرد کمال! تم نے تو دونوں کنارے لئے۔

اقول " مجھے معلوم نہ تھا کہ ان احادیث پر تمہارا عمل بھی ہے" امام اعمش نے یہ اس لئے فرمایا کہ احادیث میں انہیں امام کے استنباط کر دہ احکام کی کوئی جگہ نظر نہ آئی تو فرمایا کہ مجھے علم نہ تھا

ف\_\_\_\_: استادالمحدثین امام اعمش شاگرد حضرت انس رضی الله تعالی عنه واستاذامام اعظم نے امام سے کہا: اے گروہ فقهاتم طبیب ہواور ہم محدثین عطار ، اور اے ابو حنیفہ تم نے دونوں کنارے لئے۔

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> الخيرات الحسان الفصل اثنلاثون النج ايم سعيد كمپني كرا جي ص ١١٣٣ اور ١٣٨ ا

انك تأخن هذه من هذه فوقد قال الامام الاجل أسفين الثورى لامامنا رضى الله تعالى عنهما انه ليكشف لك من العلم عن شيئ كلنا عنه غافلون أد وقال ايضا ان الذى يخالف ابا حنيفة يحتاج الى ان يكون اعلى منه قدراواوفر علما وبعيد مايوجد ذلك أد وقال له ابن شبرمة عجزت النساء ان يلدن مثلك ماعليك في العلم كلفة أد أوقال ابو سليلن كان ابو حنيفة رضى الله تعالى عنه عجباً من العجب وانها يرغب عن كلامه من لم يقو عليه أد وعن على بن أعاصم

کہ یہ احکام تم ان احادیث سے اخذ کرتے ہو۔ (۵) امام اجل حضرت سفیان ثوری نے ہمارے امام رضی الله تعالی عنہ سے فرمایا آپ پر تووہ علم منکشف ہوتا ہے جس سے ہم سبحی عافل ہوتے ہیں۔ (۲) ہیہ بھی فرمایا جو ابو حنیفہ کی مخالفت کرے اسے اس کی ضرورت ہوگی کہ مرتبہ میں ابو حنیفہ سے بلنداور علم میں ان سے زیادہ ہو، اور ایساہونا بہت بعید ہے، (۷) ابن شبر مہ نے امام سے کہا، عور تیں آپ کا مثل پیدا کرنے سے عاجز ہیں، آپ کو علم میں ذرا بھی تکف نہیں (۸) ابو سلیمان نے فرمایا: ابو حنیفہ ایک جرت انگیز شخصیت تھے، ان کے کام سے وہی اعراض کرتا ہے جے اس کی قدرت نہیں ہوتی۔ اور علی (۹) بن عاصم نے اور علی (۹) بن عاصم نے

ف— ا: امام اجل سفین ثوری نے ہمارے امام سے کہاآپ کو وہ علم کھلتاہے جس سے ہم سب غافل ہوتے ہیں اور فرمایا ابوحنیفہ ک خلاف کرنے والا اس کامتاج ہے کہ ان سے مرتبہ میں بڑااور علم میں زیادہ ہواور ایباہو نادور ہے۔

ف ٢: امام شافعی نے فرمایا تمام جہاں میں کسی کی عقل ابو حنیفہ کے مثل نہیں۔امام علی بن عاصم نے کہا"اگر ابو حنیفہ کی عقل تمام روئے زمین کے نصف آ دمیوں کی عقلوں سے تولی جائے ابو حنیفہ کی عقل غالب آئے۔امام بکر بن حبیش نے کہا: اگر ان کے تمام اھل زمانہ کی مجموع عقلوں کے ساتھ وزن کریں توایک ابو حنیفہ کی عقل ان تمام ائمہ واکابر و مجتهدین و محدثین وعار فین سب کی عقل پر غالب آئے۔

<sup>53</sup> الخيرات الحسان الفصل الثانى التي ايم سعيد كمپنى ص ١٦٠ 54 لخيرات الحسان الفصل الثالث مطبع استبول تركيه ص ١٦٠ 55 لخيرات الحسان الفصل الثانى التي ايم سعيد كمپنى ص ١٠٩ 56 لخيرات الحسان الفصل الثالث التي ايم سعيد كمپنى ص ٨٢

قال لووزن عقل ابى حنيفة بعقل نصف اهل الارض لرجح بهم 57،

وقال الشافعي رضى الله تعالى عنه ماقامت النساء عن رجل اعقل من ابي حنيفة 58 وقال بكر بن حبيش لوجع عقله وعقل اهل زمنه لرجح عقله على عقولهم 59 الكل من الخيرات الحسان- وعن محمد بن رافع عن يحيى بن الحمان و داؤد الا اصغر غلمان ابي حنيفة وليتهم كانوا يفقهون مايقول 50 وعن سهل بن مزاحم وكان من ائمة مرو انما خالفه من خالفه لانه لم يفهم 61 قوله هذان عن مناقب الامام الكردري، وفي ميزان الشريعة الكبري لسيدي العارف

فرمایا: اگر نصف اہل زمین کی عقلوں کے مقابلے میں امام ابو حنیفہ کی عقل تولی جائے تو یہ ان سب پر بھاری پڑجائے۔

(۱۰) امام شافعی رضی الله تعالی عنہ نے فرمایا، ابو حنیفہ سے زیادہ صاحب عقل عور توں کی گو د میں نہ آیا یعنی جہاں میں کسی کی عقل ان کے مثل نہیں بکر (۱۱) بن حبیش نے کہا: اگر ابو حنیفہ کی عقل اور ان کے زمانے والوں کی عقل جمع کی جائے تو ان سب کی عقلوں کے مجموعہ پر ان کی عقل جمع کی جائے تو ان سب کی عقلوں کے مجموعہ پر ان کی عقل ہوئے۔

آجائے یہ سبجی اقوال الخیرات الحسان سے نقل ہوئے۔

آجائے یہ سبجی اقوال الخیرات الحسان سے نقل ہوئے۔

مشریک اور دواؤد حضرت ابو حنیفہ کی بارگاہ کے سب سے کمن طفل مکتب ہی تو تھے،کاش لوگ ان کے اقوال کو سبجھ پاتے،

طفل مکتب ہی تو تھے،کاش لوگ ان کے اقوال کو سبجھ پاتے،

مشریک افت کی، اس کا سبب یہی ہے کہ ان کے اقوال کو سبجھ یہتے ہوں نول مناقب امام کر در کی سے منقول بیس، سیدی (۱۳) عارف بالله امام شعرانی کی میزان الشریعة

57 لخيرات الحسان الفصل العشرون التيجاميم سعيد كمپنى كرا چى ص١٠٢ 58 لخيرات الحسان، الفصل العشرون، التيجاميم سعيد كمپنى كرا چى، ص١٠٣ 59 لخيرات الحسان، الفصل العشرون، التيجاميم سعيد كمپنى كرا چى، ص١٠٣ 60 مناقب الامام اعظم للكر درى مقوله الامام جعفر الصادق الخ مكتبه اسلاميه كوئيه ص ١ / ٩٨ 61 مناقب الامام اعظم للكر درى مقوله الامام جعفر الصادق الخ مكتبه اسلاميه كوئيه ص ا / ٩٨ میں ہے، میں نے سیدی علی خواص کو فرماتے سنا کہ امام ابو حنیفہ کے مدارک اتنے وقیق ہیں کہ اکابر اولیا میں سے اہل کشف کے سواکسی کوان کی اطلاع نہیں ہو پاتی، اھے۔ علامہ شامی: حضرات مشاکخ نے دلائل قائم کر کے اپنی کتابیں مجردی ہیں۔

اقول: سارى دليليل دراية قائم كى بين، رواية نهيل، اب ان كى درايت كوامام كى درايت سے كيانبت؟

علامہ شامی: اس کے بعد بھی یہ لکھتے ہیں کہ فتوی مثلا امام ابو یوسف کے قول پر ہے

ا قول: یه اس کئے که ان پر ده دلیل ظاہر نه ہوئی جو امام پر ظاہر خصی ، اور یه حضرات اہل نظر ہیں اس کئے انہیں اس دلیل کی پیروی کرنی تھی جو ان پر ظاہر ہوئی ، کیونکه خود امام کاار شاد ہے

الامام الشعراني سبعت سيدى أن عليا الخواص رضى الله تعالى عنه يقول مدارك الامام ابى حنيفة دقيقة لايكاد يطلع عليها الا اهل الكشف من اكابر الاولياء اه

قوله شحنوا كتبهم بنصب الادلة 63

اقول: دراية في الارواية واين الدراية من الدراية.

قوله ثمریقولون الفتوی علی قول ابی یوسف مثلا پوسف کے قول پر ہے

اقول: لانهم في الم يظهر لهم ما ظهر للامام وهم اهل النظر فلم يسعهم الااتباع ماعن لهم وذلك قول الامام لايحل لاحدان يفتى الخ

ف \_\_\_\_\_ ا : امام شعر انی شافعی اپنے پیرومر شد حضرت سیدی علی خواص شافعی سے راوی کہ امام ابو حنیفہ کے مدارک اتنے دقیق ہیں کہ اکابر اولیاء کے کشف کے سواکسی کے علم کی وہاں تک رسائی معلوم نہیں ہوتی۔

ف٢: معروضة على العلامة ش

ف٣: معروضة عليه

<sup>62</sup>میز ان الشریعة الکبری فصل فیما نقل عن الامام احمد من ذیة الرای الخ دار الکتب العلمیه بیروت ص۱ / ۷۶ <sup>63</sup>شرح عقود رسم المفتی رساله من رسا کل این عابدین سهیل اکیڈ می لاہور ا /۲۹ <sup>64</sup>شرح عقود رسم المفتی رساله من رسا کل این عابدین سهیل اکیڈ می لاہور ا/ ۲۹ کہ ہمارے ماخذ کی دریافت کے بغیر کسی کو ہمارے قول پر افتاء روانہیں۔ اگران مشاکئ پر بھی وہ دلیل ظاہر ہوتی جو امام پر ظاہر ہوئی تو بلا شبہ یہ تا بعدار ہو کر حاضر ہوتے۔علامہ شامی: تو ہمارے ذمے یہی ہے کہ حضرات مشاکئے کے اقوال نقل کردیں۔

اقول: یہ اس کے ذمے ہوگا جس نے امام کی تقلید چھوڑ کر مشاکخ کی تقلید اختیار کرلی ہو، مقلد امام کے ذمے تو وہی نقل کرنااور اس کو لینا ہے جو امام نے فرمایا۔علامہ شامی: اس لئے کہ یہی حضرات مذہب کے متبع ہیں۔

اقول: الياہے تو متبوع، تا لع سے زيادہ مستحق اتباع ہے۔ علامہ شامی: ان حضرات نے مذہب کے اثبات و تقریر کی ذمہ داری اٹھار کھی ہے۔

اقول: بدسروچشم! يهال توكام تغييرمدبب سے متعلق ہے۔

ولوظهر لهم ماظهر له لا توا اليه مذعنين قوله فعلينا حكاية ما يقولونه 65 اقول: فدا هذا على من ترك تقليده الى تقليدهم امامن قلده فعليه حكاية ما قاله والاخذبه ـ

قوله لانهم هم اتباع المذهب 66

اقول: فالمتبوع في الحق بالاتباع من الاتباع قوله: فوله نصبوا انفسهم لتقريره 67

اقول على الرأس في والعين وانها الكلامر في الوراث مذہب كے تبعين وانها الكلام في القول: الياب تو متبوع تا بع ہے تغییرہ۔

ف1: معروضة عليه

ف٢: معروضة عليه

ف٣: معروضة عليه

<sup>65</sup>شرح عقود رسم المفتی رساله من رسائل ابن عابدین سهبل اکیڈ می لاہورا/ ۲۹ 66شرح عقود رسم المفتی رساله من رسائل ابن عابدین سهبل اکیڈ می لاہورا/ ۲۹ 67شرح عقود رسم المفتی رساله من رسائل ابن عابدین سهبل اکیڈ می لاہورا/ ۲۹

قوله عن العلامة قاسم كمالو افتوا في حياتهم 68 اقول: اولا رحمك الله فارأيت انكان الامام حيا في الدنيا وهؤلاء احياء وافتى وافتوا اياكنت تقلد

وثأنيا أناما كلام العلامة فيما فيه الرجوع الى فتوى المشائخ حيث لارواية عن الامأم اواختلف الرواية عنه او وجد شيئ من الحوامل الست المذكورة في الخامسة فأنه عين تقليد الامأم.

وانا آت ناعليه ببينة عادلة منكم ومن نفس كي تقليد - كي تقليد - كي تقليد - عقود كم قال العلامة المحقق الشيخ قاسم في كرتا بون انهير تصحيحه ان المجتهدين لم يفقدوا حتى

علامہ شامی: بقول علامہ قاسم جیسے ان حضرات کی اپنی حیات میں فتوی دینے کی صورت میں ہوتا۔

اقول: اولا خداآپ پررحم فرمائے ، بتائے اگر امام دنیا میں باحیات ہوتے ، پھر امام باحیات ہوتے ، پھر امام بھی فتوی دیتے تو آپ کس کی تقلید کرتے ؟

گانیا: علامہ قاسم کاکلام صرف ان مسائل سے متعلق ہے جن میں فتوے مشاک کی جانب ہی رجوع کرنا ہے اس لئے کہ ان مسائل میں امام سے کوئی روایت ہی نہیں ، یا امام سے روایت مختلف آئی ہے ، یا ان چھ اسباب میں سے کوئی سبب موجود ہے جن کاذ کر مقدمہ پنجم میں گزراکہ یہ تو نود امام ہی کی تقلید ہے۔

میں اس پرآپ ہی کی اور خود علامہ قاسم کی شہادت عادلہ پیش کرتا ہوں انہیں اپنی مراد کا زیادہ علم ہے شرح عقود میں آپ رقم طراز ہیں کہ علامہ محقق شیخ قاسم نے اپنی تصحیح میں لکھا ہے مجہدین ہمیشہ ہوتے رہے یہاں تک کہ انہوں نے

ف1: معروضة عليه

ف٢: معروضة عليه

ف": معروضة عليه

ف- م: معنى كلامر العلامة قاسم علينا اتباع مارجحوه

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> شرح عقود رسم المفتى رساله من رسائل ابن عابدين سهيل اكيدُ مي لا هور الر ۲۹

نظر وافى المختلف و رجحو او صححوا فشهات مصنفاتهم بترجيح قول ابى حنيفة والاخذ بقوله الافى مسائل يسيرة اختاروا الفتوى فيها على قولهما او قول احدهما وانكان الأخر مع الامام كما اختاروا قول احدهما فيما لانص فيه للامام للمعانى التى التاروا قول احمدهما فيما لانص فيه قول زفر في مقابلة قول الكل لنحو ذلك وترجيحا تهم وتصحيحا تهم باقية فعلينا اتباع الراجح والعمل به كمالوافتوانى حياتهم 69 اه

وكلام الامام القاضى سيأتى عند سرد النقول بتوفيق الله تعالى صرح فيه ان العمل بقوله رضى الله تعالى عنه وان خالفاه الالتعامل بخلافه او تغير الحكم بتغير الزمان

مقام اختلاف میں نظر کرکے ترجیح وتصحیح کاکام سرانجام دیا،ان کی تصنیفات شاہد ہیں کہ ترجیح امام ابو حنیفہ ہی کے قول کو حاصل ہے اور ان ہی کا قول مر جگہ لیا گیا ہے ؛مگر صرف چند مسائل ہیں جن میں ان حضرات نے صاحبین کے قول پر، یا صاحبین میں سے کسی ایک کے قول پر ، اگرچہ دوسرے صاحب امام کے ساتھ ہوں فتوی اختیار کیا ہے جیسے انہوں نے صاحبین میں سے کسی ایک کا قول اس مسکلے میں اختیار کیا ہے جس میں امام سے کوئی صراحت وارد نہیں ، اس اختیار کے اسباب وہی ہیں جن کی جانب قاضی نے اشارہ کیا، بلکہ کسی الیی ہی وجہ کے تحت انہوں نے سب کے قول کے مقابلہ میں ایمام زفر کا قول اختیار کیا ہے ، ان حضرات کی ترجحیں اور سمجھیں آج بھی ماقی میں تو ہمارے ذمے یہی ہے کہ راج کی پیر وی کریں او راسی پر کاربند ہوں جیسے ان حضرات کے اپنی حیات میں ہمیں فتو ہے دینے کی صورت میں ہوتا،اھ۔ امام قاضی کا کلام جلد ہی بیان نقول کے سلسلے میں بتو فیقہ تعالی آرہاہے، اس میں یہ تصریح ہے کہ عمل قول امام رضی الله تعالی عنہ پر ہوگاا گرچہ صاحبین ان کے خلاف ہوں مگر اس صورت میں جب کہ تعامل اس کے برخلاف ہو یا تغیر زمان کی وجہ سے حکم بدل گیا ہو

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup>شرح عقود رسم المفتى، رسائل ابن عابدين، سهيل اكيدُ مي لا ہورا/٢

فتبين ولله الحمد ان قول العلامة قاسم علينا اتباع مأرجحوه انها هو فيها لانص فيه للامأم ويلحق به مأ اختلف فيه الرواية عنه اوفى احد الحوامل الست فأحفظه حفظاً جيدا ففيه ارتفاع الحجب عن آخرها ولله الحمد ففيه ارتفاع الحجب عن آخرها ولله الحمد حمدا كثيرا طيبامباركا فيه ابدا وهذه عبارة العلامة قاسم التى اوردها السيد ههنا ملتقطا من اولها وأخر ها لو تأملها تها مألها كان ليخفى عليه الامر وكثيرا ما تحدث امثال الامور لاجل الاقتصار وبالله العصمة.

وثالثاً على فوض الغلط لواراد العلامة قاسم ما تريدون لكان محجوجاً بقول شيخه المحقق حيث اطلق الذي نقلتموه وقبلتموه من رده مراراوعلى

تو بحدہ تعالی ہے روش ہوگیا کہ علامہ قاسم کاارشاد (ہمارے ذمہ اسی کی پیروی ہے جسے ان حضرات نے راجع قرار دے دیا )
صرف اس صورت سے متعلق ہے جس میں امام سے کوئی صراحت وار دنہ ہو ،اوراسی سے ملی وہ صورت بھی ہے جس میں امام سے روایت مختلف آئی ہو یاان چھ اسباب میں سے کوئی ایک موجود ہواسے خوب اچھی طرح ذہن نشین کرلینا علی میک کے اس سے سارے پردے بالکل اٹھ جاتے ہیں ،اور خدا ہی کے لئے حمد ہے کثیر ، پاکیزہ ، بابرکت ، دائمی حمد ، اور خدا ہی کے حمد ہے کثیر ، پاکیزہ ، بابرکت ، دائمی حمد اور خفوظ علامہ قاسم کی عبارت جو علامہ شامی نے اس مقام پر اول اقتصار کی وجہ سے پیدا ہوجاتا ہے ، وبالله العصمة ، اور محفوظ رکھنا خدا ہی سے ہے۔

الله : بفرض غلط اگر علامہ قاسم کا مقصود وہی ہوتاجو آپ مراد کے رہے ہیں تو یہ ان کے استاد محقق علی الاطلاق کے اس ارشاد کے مقابلہ میں مرجوع ہوتا جسے آپ نے بھی نقل کیا اور قبول کیا کہ انہوں نے قول صاحبین پرافتاکے

ف1: معروضة على العلامة ش

المشائخ افتاء هم بقولها قائلا انه لايعدل عن قوله الالضعف دليله.

قوله عن العلامة ابن الشلبي الا اذا صرح احد من المشائخ بأن الفتوى على قول غيرة 70

اقول: اولا نسسائرهم موافقون لهذا المفتى اومخالفون له اوساكتون فلم يرجحوا شيئا حتى في التعليل والجدال ولا بوضعه متنا اوالاقتصار اوالتقديم او غير ذلك من وجوه الاختيار.

الثالث لم يقع والثانى ظاهر المنع وكيف يعدل عن قول الامام المرجح من عامة اصحاب الترجيح بفتوى رجل واحد قال فى الدر فى تنجس البئر قالامن وقت العلم فلا يلزمهم

باعث بارہا مشائخ کارد کیا ہے اور فرمایا ہے کہ: قول امام سے عدول نہ ہوگا سوااس صورت کے کہ اس کی دلیل کمزور ہو۔ قولہ علامہ شامی: علامہ ابن شلبی سے نقل کرتے ہوئے مگر اس صورت میں جب کہ مشائخ میں سے کسی نے یہ صراحت کردی ہوکہ فتوی امام کے سوا کسی اور کے قول پر ہے،

اقول اولا: (۱) دیگر مشائخ اس مفتی کے موافق ہیں (۲) یا اس کے خالف ہیں (۳) یا ساکت ہیں کہ انہوں نے کسی قول کو ترجیح نہ دی، یہاں تک کہ کسی قول کی نہ اس پیش کی، نہ اس پر بحث کی، نہ اس ایک تصنیف میں متن بنا یا، نہ کسی ایک پر بحث کی، نہ اس اقتصار کیا، نہ وجوہ اختیار وترجیح میں سے کوئی اور صورت اپنائی ، یہ تیسری صورت (سکوت) واقع ہی نہیں اور دوسری صورت میں کلام ابن شلبی پر منع ظاہر ہے (یہ وہ صورت ہے کہ ایک شخص نے قول امام ہی پر فتوے دیتے ہیں اور اس مفتی کے کمالے میں) تمام حضرات قول امام ہی پر فتوے دیتے ہیں اور اس مفتی کے خالف ہیں) تمام اصحاب ترجیح کی جانب سے ترجیح یا فتہ قول امام سے محض ایک شخص کے

ف1: معروضة على العلامة ش

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> شرح عقود رسم المفتى رسائل ابن عابدين تسهيل اكيدُ في لا مور الهـ ا

شيئ قىلەقىل و بەيفتى 71اھ

قال ش قائله صاحب علم الجوهرة وفي فتاوي العتابي قولهما هو المختار اه72قال ط وانها عبر بقيل لرد العلامة قاسم له لمخالفته لعامة الكتب فقدر جح دليله في كثير منها وهو الاحوط نهر 73 اه

بل قال في الدر لاحد بشبهة العقد عندالامام احوط بهي بنر، اله كوطء محرمر نكحها وقالاان علمه الحرمة حداو عليهالفتوي

نایاک ہونے کے مسئلے میں صاحبین فرماتے ہیں جب سے علم ہوااس وقت سے نایاک مانا جائے گاتواس سے قبل لو گوں کو کچھ لازم نہ ہوگا کہا گیا: اسی پر فتوی ہے۔اھ علامہ شامی فرماتے ہیں ، اس کے قائل صاحب جو ھرہ ہیں ، فاوی عالی میں ہے قول صاحبین ہی مختار ہے۔اھ طحطاوی فرماتے ہیں: قیل (کھاگیا) سے تعبیراس لئے فرمائی کہ علامہ قاسم نے اس کی تردید کی ہے کیونکہ بیہ عامہ کتب کے خلاف ہے کثیر کتا ہوں میں دلیل امام کو ترجیح دی گئی ہے وہی

فتوے کے باعث انحراف کیوں ہوگا؟ در مختار کے اندر کنواں

بلکہ در مختار میں ہے: امام کے نز دیک شبہ عقد کی وجہ سے حد نہیں جیسے اس محرم سے وطی کی صورت میں جس سے نکاح کرلیاہو، صاحبین فرماتے ہیں اگر حرمت سے آگاہ ہے

> عه: اقول لمرار وفيها لعله في سراجه الوهاج، والله | اقول: ميس في جويره ميس است نه ديكها، شايديدان كي سراح تعالى اعلم ١١منه

وہاج میں ہو ۱امنہ

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup>الدرالخيّار كتاب الطهارة فصل في البئر داراحيا<sub>ء</sub> التراث العربي بيروت ا/ ١٣٦ <sup>72</sup>الدرالخار كتاب الطهارة فصل في البئر داراحيا<sub>ء</sub> التراث العربي بيروت اله ١٣٦ <sup>73</sup> حاشيه طحطاوي على الدرالمخيار فصل في البئر المكتسة العربيه كوئية ا / ١٣٩

تو حد ہو گی،اسی پر فتوی ہے،خلاصہ لیکن تمام شروح میں ترجیح یافتہ قول امام ہی ہے تواس پر فتوی اولی ہے، یہ علامہ قاسم نے ا بنی تصحیح میں لکھالیکن قہستانی میں مضمرات سے نقل ہے کہ صاحبین ہی کے قول پر فتوی ہے۔اھ علامه شامی فرماتے ہیں انکے لفظ" تمام شروح "پریہ استدارک ہے اس لئے کہ مضمرات بھی شروح میں سے ہے ، اس پر کلام پیر ہے کہ جو عامہ شروح میں ہے مقدم وہی ہوگا۔ یہاں کتب فقاوی نے فتوی قول صاحبین پر رکھا، بعض معتمد شروح نے بھی ان کی موافقت کی مگر اسے قبول نہ کیا گیااس لئے کہ عامہ شروح نے دلیل امام کو ترجیح دی۔ رہ گئی پہلی صورت (کہ دیگر مشائخ بھی اس مفتی کے ہم نوا ہیں جس نے بتایا کہ فتوی امام کے علاوہ کسی اور کے قول پر ہے ) یہ بلاشبہ مسلم ہے ، اور اس کا وجود ان ہی چھ صور توں میں سے کسی ایک میں ہوگا،اس صورت میں خود قول امام کی جانب رجوع ہوتاہے،اس سے انحراف نہیں ہوتا جبیبا کہ معلوم ہوا۔ ثانیا: بطرز دیگر، بتائے کہ اگرامام نے کوئی

خلاصة لكن البرجح في جميع الشروح قول الامام فكان الفتوى عليه اولى قاله قاسم في العميدات على تصحيحه لكن في القهستاني عن البضبرات على قولها الفتوى <sup>74</sup>اه قال ش استدراك على قوله في جميع الشروح فأن البضبرات من الشروح مقدم <sup>75</sup>اه فههنا جعلت الفتاوى على قولها الفتوى و وافقها فههنا جعلت الفتاوى على قولها الفتوى و وافقها بعض الشروح المعتبدة ولم يقبل لان عامة الشروح رجحت دليله بقى الاول وهو مسلم ولا شك ولا يوجد الا في احدى الصور الست وح يكون عدولا الى قوله لاعنه كما علمت يكون عدولا الى قوله لاعنه كما علمت

ف1: معروضة عليه

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> كتاب الحدود باب الوطء الذي يوجب الحد الخ مطبع مجتبائي د <sub>ا</sub>لمي ا / ٣١٩ <sup>75</sup>ر دالمحتار كتاب الحدود باب الوطء الذي يوجب الحد الخ دار احياء التراث العربي بيروت ٣ / ١۵٣

الامام قولا وخالفه احد صاحبيه ولا رواية عن الأخر فأفتى احد من المشائخ بقول الصاحب فأن وافقه الباقون فقد مر اوخالفوه فظاهر وكذا ان خالف بعضهم ووافق بعضهم لمامر فى السابعة

اما ان لمريرد عن الباقيين شيئ وهى الصورة التى انكرنا وقوعها فهل يجب ح اتباع تلك الفتوى المركز على الثانى اين قولكم علينا اتباع ما صححوه كمالو افتوا في حياتهم فأن فتوى الحياة واجبة العمل على المستفتى وانكان المفتى واحدا لم يخالفه غيرة وليس له التوقف عن قبولها حتى يجتمعوا او يكثروا

وعلى الاول لم يجب العدول عن قول الامام الى قول الامام الى قول صاحبه الالترجح رأى صاحبه بانضمام رأى

بات کھی اور صاحبین میں سے ایک نے ان کی مخالفت کی ، دو سرے سے کوئی روایت نہ آئی اب مشائخ میں سے کسی نے اس ایک صاحب کے قول پر فتوی دیا، تواگر ماتی مشائ نے بھی موافقت فرمائی تواس کابیان گزرایادیگر حضرات نے مخالفت فرمائی تواس کا حال ظامر ہے۔ یوں ہی اگر بعض نے مخالفت کی اور بعض نے موافقت کی، وجہ مقدمہ سابعہ میں بیان ہوئی، لیکن اگر یا قی حضرات سے کچھ وار د ہی نہ ہو ایہی وہ صورت ہے جس کے و قوع سے ہم نے انکار کیا، تواس وقت اس فتو ہے کا نتاع واجب ہے یا نہیں ؟ بر تقدیر ثانی آ ہے کاوہ قول کہاں گیا کہ ہمارے ذمہاسی کی پیروی ہے جسے مشائخ نے صحیح قرار دے د ما جیسے اس صورت میں ہوتا جب وہ ہمیں اپنی حیات میں فتوی دیتے اس کئے کہ زندگی کا فتوی مستفتی پر واجب العمل ہے اگرچه مفتی ایک ہی ہو ، جس کا دوسرا کوئی مخالف نہ ہو ، اور مستفتی کو یہ حق حاصل نہیں کہ اس فتوے کو قبول کرنے سے تو قف کرے یہاں تک کہ سب فتوی دینے والے مجتمع ہوجائیں ہاکثیر ہوجائیں تب مانے۔

بر تقدیر اول ( یعنی قول امام کو جھوڑ کر دیگر کو ترجیح دینے

والے فتوے کی اتاع واجب ہے) قول امام حیوڑ کر ان کے

شا گرد کے قول کولینا کیوں واجب ہوا؟ صرف اس لئے کہ

هذا المفتى اليه اذليس هذا الافتاء قضاء يرفع الخلاف بل ولا افتاء مفت لمن اتاه من مستفت الخلاف بل ولا افتاء مفت لمن اتاه من مستفت انها حاصله ان الرأى الفلاني ارجح عندى ، فاذن ترجح رأى احد الصاحبين بانضام رأى الأخراعلى واعظم لان كلامنها اعلم واقدم من جميع من جاء بعدها من المرجحين فكل ما خالف فيه الامام صاحباه وجب فيه ترك قوله الى قولها وهو خلاف الاجهاع ،

وثالثاً على فالتسليم معكم ابن الشلبى وانظرو امن معنا أخر الكلام

قوله فليس للقاضى ان يحكم بقول غيرا بى حنيفة فى مسألة لم يرجح فيها قول غيرة ورجحوافيها دليل ابى حنيفة على دليله 76

ان کے شاگرہ کی رائے اس مفتی کی رائے سے مل کر رائے ہو گئی، کیونکہ یہ فتوی کوئی اختلاف ختم کرنے والا فیصلہ قاضی نہیں، بلکہ اس کی حیثیت اس افتا کی بھی نہیں جو آکر سوال کرنے والے کسی مستفتی کے لئے کسی مفتی سے صادر ہوا، اس فتو کا حاصل صرف اس قدر ہے کہ فلال رائے میر سے نزدیک زیادہ رائے ہے جب ایبا ہے تواگر صاحبین میں سے ایک صاحب کی رائے کے ساتھ دو سرے صاحب کی رائے میں مل جائے تواس کا رائے ہونا (کسی بعد کے مفتی کی رائے میں ملنے والی صورت کی بہ نسبت) زیادہ بالاتراور عظیم تر ہوگا، اس ملنے والی صورت کی بہ نسبت) زیادہ بالاتراور عظیم تر ہوگا، اس مر جحین سے زیادہ علم والے اور زیادہ مقدم ہیں تو یہ کہنے کہ مرجمین سے زیادہ علم والے اور زیادہ مقدم ہیں تو یہ کہنے کہ جہاں بھی صاحبین کا قول لینا واجب ہے، یہ خلاف اجماع ہول (کوئی اس کا قائل نہیں)

فافا: برتقدیر سلیم آپ کے ساتھ صرف ابن السلبی ہیں، او رآخر کلام میں دیکھئے ہمارے ساتھ کون لوگ ہیں۔ علامہ شامی: قاضی کو غیر امام کے قول پر کسی ایسے مسلہ میں فیصلہ کرنے کا حق نہیں جس میں غیر امام کے قول کو ترجیح نہ دی گئی ہو اور خود امام ابو حنیفہ کی دلیل کو دوسرے کی دلیل پر ترجیح ہو۔

ف:معروضة عليه

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup>شرح عقود رسم المفتى ، رساله من رسائل ابن عابدين ، سهيل اكيد مي لا مور ، ١/٢٩

اقول: پہلے جو گزر چا بہاں اس سے بھی آگے تجاوز کیا، کیوں کہ اس کا مفادیہ ہے کہ جہاں دلیل امام کوتر جھے نہ دی گئی وہاں ، قاضی اور اسی طرح مفتی کو قول امام سے دوسرے کی قول کی طرف عدول جائز ہے اگرچہ اس دوسرے پر بھی ترجیج کا نشان نہ ہو، بیر مفاد اس طرح ہوا کہ انہوں نے عدم عدول کے حکم کی بنیادایک وجود او رایک عدم پر رکھی ہے (۱) دلیل امام کی ترجح کا وجود ہو (۲) اور قول غیر کی ترجح کا عدم ہو ، توجب تک دو نوں چز س جمع نه هوں عدول حائز هوگا ، حالانکه ثقات عدول (معتمد و متند حضرات ) اس اطلاق کے قائل نہیں ، کیوں کہ ان دو صور توں کو بھی شامل ہے (۱) قول امام اور قول غیر دونوں کو ترجیح ملی ہو (۲) دونوں میں سے کسی کو ترجیح نه دی گئی ہو بلاشہ ان دونوں صور توں میں قول امام پر ہی عمل ہوگا، اول کا بیان مقدمہ ہفتم میں گزرا، دوم سے متعلق ملاحظه هو ، سيدي طحطاوي باب زكاة الغنم مين مسكه صرف الہالک الی العفو کے تحت رقم طراز ہیں معلوم ہے کہ عدم تصحیح کی صورت میں صاحب مذہب کے قول سے عدول

اقول: أمان عنه العداد وق مامر فأن مفاده ان مألم يرجح فيه دليل الامام فللقاضي ومثله المفتى العداول عنه الى قول غيره وان لم يذيل ايضاً بترجيح فأنه بني الحكم بعدام العداول على وجود وعدام وجود ترجيح دليله وعدام ترجيح قول غيره فمالم يجتبعاً حل العداول ولم يقل بأطلاقة الثقات العداول فأنه يشمل مأاذار جعا أولم يرجع شيئ منهما والعمل فيهما بقول الامام لاشك مر الاول في السابعة وقال الى العفو من المعلوم انه عند عدام التصحيح لا يعدل عن قول صاحب المذهب

ف1: معروضة عليه وعلى العلامة ابن الشبلي

ف-٢: فأئده: حيث لا تصحيح لا يعدل عن قول الامأمر

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> حاشيه الطحطاوي على الدر الختار كتاب زكوة باب زكوة الغنم المكتبية العربيه كوئية (۴۰۲ م

علامہ شامی: منحۃ الخالق میں متون مذہب کے مصنفین بعض او قات مذہب امام کے سواکوئی اور اختیار کرتے ہیں۔ اقول: ہاں چھا صور توں میں سے کسی ایک میں ایسا کرتے ہیں، یہ بعینہ قول امام ہوتا ہے ان کے علاوہ صور توں میں اگر کوئی مصنف کسی دوسرے مذہب پر چلے تو قبول نہ کیا جائے گا، جیسا کہ مسئلہ شفق میں اس کا بیان آرہا ہے، اسی طرح تفییر "مصر "کامسئلہ ہے جیسا کہ غنیہ شرح منیہ سے معلوم ہوتا ہے، اور ہم نے اپنے قاوی میں اسی کی اتنی تفصیل کی ہے جس پر اضافے کی گنجائش نہیں اب رہی یہ صورت کہ ان چھ جس پر اضافے کی گنجائش نہیں اب رہی یہ صورت کہ ان چھ اسباب کے بغیر تمام اصحاب متون قول امام کی مخالفت پر گام زن ہوں تو ایسا نہیں ہوسکتا، اگر کوئی دعوی رکھتا ہے تو اس کی کوئی ایک ہی مثال پیش کردے، علامہ شامی ، جب مشائخ مذہب نے اس دلیل کے فقد ان کی وجہ سے جوان کے حق میں شرط ہے، قول امام کے خلاف فتوی دے دیا تو ہم ان ہی کا اتباع مذہب نے اس دلیل کے خلاف فتوی دے دیا تو ہم ان ہی کا اتباع کریں گے اس لئے کہ انہیں زیادہ علم ہے

قوله في المنحة اصحاب المتون قديمشون على غير مذهب الامام 78

اقول: نعم أنى احدى الوجوة الستة وهو عين قول الامام اما في غيرها أن فأن مشى بعضهم لم يقبل كما سيأتى في مسألة الشفق ومثلها تفسيرا لمصر كما يعلم من الغنية شرح المنية وقد فصلناة في فتاونا بما لا مزيد عليه اما ان يمشوا قاطبة على خلاف قوله من دون الحوامل الست فحاشا، ومن ادعى فليبرز مثالاله ولو واحدا فحاشا، ومن ادعى فليبرز مثالاله ولو واحدا قوله واذا افتى المشائخ بخلاف قوله لفقد الدليل في حقهم فنحن نتبعهم اذهم اعلم 79 الدليل في حقهم فنحن نتبعهم اذهم اعلم 79

ف1: معروضة عليه وعلى العلامة ش

ف- ٢: فأئه مشى متون على خلاف قول الامام لا يقبل

<sup>749/4</sup> كيني كرا إلى تعلى بحراله القون كتاب القومناء فصل يجوز تقليد من شاء الخارج اليم سعيد كمپني كرا چي (٢٩٩/ ٢٢٩/٢) من شاء الخارج القون كتاب القومناء فصل يجوز تقليد من شاء الخارج اليم سعيد كمپني كرا چي (٢٩٩/ ٢٠٩/٢)

اقول: اولا هو اعلم فامنهم ومن اعلم من اعلم من اعلم من اعلم منهم فأى الفريقين احق بالا تباعد وثانيا انظر الثانية في الدليل في حقهم التفصيلي وقد فقدوه في حقنا الاجمالي وقد وجدناه فكيف نتبعهم ونعدل من الدليل الى فقده.

قوله كيف يقال يجب علينا الافتاء بقول الامام لفقد الشرط وقد اقرانه فقد الشرط ايضاً في حق المشائخ80

اقول: شبهة فسيكشفناها في الثالثة.

قوله فهل تراهم ارتكبوا منكرا 81

اقول: ف- مبنى على الذهول عن فرق الموجب في

حقناوحقهم

اقول اولا: امام کو ان سے بھی زیادہ علم ہے اور ان سے اعلم سے اعلم سے بھی زیادہ قابل اعتاد کون ہے؟

الفیا: مقدمہ دوم ملاحظہ ہو، ان کے حق میں دلیل تفصیلی ہے جو انہیں نہ ملی، اور ہمارے حق میں اجمالی ہے جو ہمارے پاس موجود ہے تو کیسے ہم ان کی پیروی کریں اور دلیل چھوڑ کر فقد ان دلیل کی طرف جائیں؟

علامہ شامی: یہ بات کیسے کہی جاتی ہے کہ ہمارے اوپر قول امام پر افتاء کی) شرط مفقود ہے اس لئے کہ ہمارے حق میں (قول امام برافتاء کی) شرط مفقود ہے حالال کہ یہ بھی اقراد ہے کہ وہ شرط مشائخ کے حق میں بھی مفقود ہے۔

اقول: یہ محض ایک شبہ ہے جے ہم مقدمہ سوم میں منکشف کرآئے ہیں۔علامہ شامی: توکیا یہ خیال ہے کہ ان حضرات نے کسی نار واام کاار تکاب کیا؟

اقول: واجب کرنے والی چیز ہمارے حق میں اور ہے ان کے حق میں اور ،اعتراض مذ کوراسی

ف1: معروضة عليه

ف٢: معروضة عليه

ف\_٣: معروضة عليه

ف- ۲: معروضة عليه

<sup>80</sup> منحة الخالق على بحرالرا كق كتاب القضاء فصل يجوز تقليد من شاء الخ اليج ايم سعيد كمپنى كراچى ٢٦٩/٦ 18 منحة الخالق على بحرالرا كق كتاب القضاء فصل يجوز تقليد من شاء الخ اليج ايم سعيد كمپنى كراچى ٢٢٩/٦

وان شئت الجمع مكان الفرق فالجامع ان كل من فارق الدليل فقد الى منكرا فدليلنا قول امامنا وخلافنا له منكر ودليلهم ماعن لهم في المسألة فمصيرهم اليه لاينكر

قوله وقد مشى عليه الشيخ علاؤالدين <sup>82</sup> ـ

اقول: انها في مسى في صدرالكتاب وفي كتاب القضاء معاعلى ان الفتوى على قول الامام مطلقا كما سيأتي وقوله اما نحن فعلينا اتباع مارجحوه فها خوذ من التصحيح كما افد تموه في ردالمحتار 83 وقد كان صدر كلام الدر هذا وحاصل ماذكره الشيخ قاسم في تصحيحه 84 الخ وقد علمت ماهو مراد التصحيح الصحيح والحمد لله على حسن التنقيح.

فرق سے ذہول پر مبنی ہے ، اگر مقام فرق کو جمع کرنا چاہیں تو جامع یہ ہے کہ جو بھی دلیل سے الگ ہوا وہ منکر و ناروا کا مر تکب ہوا ، اب ہماری دلیل ہمارے امام کا قول ہے او رہمارے لئے اس کی مخالفت ناروا ہے ، اور ان حضرات کی دلیل وہ ہے جو کسی مسکلہ میں ان پر منکشف ہو، تواس دلیل کی طرف ان کار جوع ناروا نہیں۔

علامه شامی: اسی پریشخ علاءِ الدین گام زن ہیں

اقول: در مختار کے شروع میں اور کتاب القصناء میں دونوں علمہ وہ اس پر گام زن ہیں کہ فتوی مطلقاً قول امام پر ہے جیسا کہ آگے ان کا کلام آرہا ہے، رہی ان کی بیروی کرنی ہے جے ان فعلینا اتباع مار مجموہ، ہمیں تو اس کی بیروی کرنی ہے جے ان حضرات نے رائح قرار دیا" تو یہ تصحیح علامہ قاسم سے ماخوذ ہے جیسا کہ ردالمحتار میں آپ نے افادہ فرمایا خود در محتار ابتدائے کلام اسی طرح ہے اور اس کا حاصل جو شخ قاسم نے انبی تصحیح مطلب کیا ہے یہ پہلے میں بیان کیا النح عبارت تصحیح کا صحیح مطلب کیا ہے یہ پہلے معلوم ہو چکا ہے، اس خوبی تنقیح پر ساری حمد خداہی کے لئے معلوم ہو چکا ہے، اس خوبی تنقیح پر ساری حمد خداہی کے لئے

ف1: معروضة عليه

<sup>8</sup> منحة الخالق على حاشيه بحرالرائق كتاب القضاء فصل يجوز تقليد من شاء الخ سعيد كمپنى كراچى ٢٦٩/٦ 8 و دالمحتار خطبة الكتاب احياء التراث العربي بيروت ا / ۵۳ 4 الدرالمختار خطبة الكتاب مطبع مجتبائي د هلي ا / ۱۵

اب ہم اینے مقصود و موعود ، ذکر نقول ونصوص پر آتے ہیں۔ اقول: وبالله التوفيق، ہارے نزدیک جو مقرراور طے شدہ ہے وہ ہماری بحثوں سے ظامر ہو گیا،اس کی تفصیل پیر ہے کہ مسکلہ میں ان چھ اسباب تغیر سے کوئی رونماہے مانہیں، اور برتقدیر اول حکم اس سبب کے تحت ہوگا، اور بیر امام کا قول ضروری ہوگاجس پر مطلقًا اعتماد ہے خواہ ان کا قول صوری ، بلکہ ان کے اصحاب کا قول اور مرجھین کی ترجیجات بھی اس کے موافق ہوں بانہ ہوں کیونکہ ہمیں بیہ معلوم ہے اگریہ سبب ان حضرات کے زمانے میں رونماہو تاوہ بھی اسی پر حکم دیتے ، امام کا قول ضروری ایبا امر ہے جس کے ہوتے ہوئے نہ روایت پر نظر ہو گی نہ تر جیج پر بلکہ وہی مرجحین کا بھی قول ضروری ہے اس میں کسی زمانے کی پابندی بھی نہیں (فلاں زمانے میں سب رونماہو تو قول ضروری ہوگااور فلاں زمانے میں نہ ہوگا) علامہ شامی کی شرح عقود میں ہے،اگر یہ سوال ہو کہ عرف باربار بدلتارہتاہے، اگر کوئی ایبا عرف پیدا ہوجو زمانہ سابق میں نہ تھا تو کیا مفتی کے لئے یہ رواہے کہ منصوص کی مخالفت کرے

اتيناعلى ماوعدنا من سردالنقول على اقصدناد اقتول: وبالله التوفيق، ما هوالمقرر عند ناقد ظهر من مباحثنا وتفصيله ان المسألة اما ان يحدث فيها شيئ من الحوامل الست اولا على الاول الحكم للحامل وهو قول الامام الضرورى المعتمد على الاطلاق سواء كان قوله الصورى بل وقول اصحابه وترجيحات المرجحين موافقاله اولا علما منا ان لوحدث هذا في زمانهم لحكموا به فقول الامام الضرورى شيئ لانظر معه الى رواية ولا ترجيح بل هوالقول الضرورى معه اللمرجحين ايضا أولا يتقيد ذلك بزمان دون زمان قال في شرح العقود فان قلت العرف يتغير مرة بعد مرة فلو حدث عرف أخرام يقع في الزمان السابق فهل يسوغ للمفتى مخالفة المنصوص

ف: حدث وحكم ضرورى لاحدى الحوامل الست لا يتقيد بزمان \_

واتباع المعروف الحادث؟ قلت نعم فأن المتأخرين الذين خالفوا المنصوص في المسائل المارة لم يخالفوه الا لحدوث عرف بعد زمن الامام فللمفتى اتباع عرفه الحادث في الالفاظ العرفية وكذا في الاحكام التى بناها المجتهد على ماكان في عرف زمانه وتغير عرفه الى عرف أخر اقتداء بهم لكن بعد ان يكون المفتى ممن له رأى ونظر صحيح ومعرفة بقواعد الشرع حتى يميز بين العرف الذي يجوز بناء الاحكام عليه وبين غيره 85

قال وكتبت فى ردالمحتار فى باب القسامة فيما لوادعى الولى على رجل من غير اهل المحلة وشهد اثنان منهم عليه لم تقبل عنده وقالا تقبل الخ نقل السيد الحموى عن العلامة المقدسى انه قال توقفت عن الفتوى بقول الامام ومنعت من اشاعته لما يترتب عليه من الضرر العام فان من عرفه من المبتهر دين بتجاسر على قتل

اور عرف جدید کاانتاع کریے ؟ میں جواب دوں گا کہ ہاں اس لئے کہ گزشتہ مبائل میں جن متاخرین نے منصوص کی مخالفت کی ہے ان کی مخالفت کی وجدیہی ہے کہ زمانہ امام کے بعد كوئي اور عرف رونما ہوگيا، توان كي اقتداء ميں مفتى كا بھي یہ حق ہے کہ عرفی الفاظ میں اپنے عرف جدید کا اتباع کرے اسی طرح ان احکام میں بھی جن کی بنیاد مجتهدنے اینے زمانے کے عرف پر رکھی تھی اور وہ عرف کسی اور عرف سے بدل گیا، لیکن یہ حق اس وقت ملے گاجب مفتی صحیح رائے و نظر اور قواعد شرعبه کی معرفت کا حامل ہو تاکہ یہ تمیز کرسکے کہ کس عرف پراحکام کی بنیاد ہوسکتی ہے اور کس پر نہیں ہوسکتی۔ فرماتے ہیں: میں نے روالمحتار باب القسامة میں ، اس مسّلہ کے تحت کہ اگر غیر اہل محلّہ کے کسی شخص پر قتل کا دعوی ہوااور اہل محلّہ میں سے دو مر دوں نے اس پر گواہی دی تو حضرت امام کے نز دیک ہیہ گواہی قبول نہ کی جائے گی ، اور صاحبین فرماتے ہیں کہ قبول کی جائے گی الخ، یہ لکھاہے کہ سید حموی ، علامہ مقدسی سے نقل فرماتے ہیں کہ ان کابیان ہے کہ میں نے قول امام پر فتوی دیے سے تو قف کیااور اس قول کی اشاعت سے منع کیا ، کیوں کہ اس سے عام نقصان وضرر پیدا ہوتا ، اس لئے کہ جو سر کش اسے حان لے گاوہ ان

محلوں میں جو

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup>شرح عقود رسم المفتى من رسائل ابن عابدين تسهيل اكيرُ مي لا هور ا(۵ م

النفس فى المحلات الخالية من غير اهلها معتمدا على عدم قبول شهادتهم عليه حتى قلت ينبغى الفتوى على قولهما لاسيما والاحكام تختلف باختلاف الايام انتهى 86

وقالوا اذا زرع صاحب الارض ارضه ما هو ادنى مع قدرته على الاعلى وجب عليه خراج الاعلى قالوا وهذا يعلم ولا يفتى به كيلا يتجرأ الظلمة على اخذ اموال الناس قال فى العناية ورد بانه كيف يجوز الكتمان ولواخذوا كان فى موضعه لكونه واجبا، واجيب بانا لوافتينا بذلك لادعى كل ظالم فى ارض ليس شأنها ذلك انها قبل هذا كانت تزرع الزعفران مثلا فياخذ خراج ذلك وهو ظلم وعدوان 87

وكذا في فتح القدير قالوا لايفتى بهذا لما فيه من تسلط الظلمة على اموال المسلمين اذيدعى كل ظالم ان الارض تصلح لزراعة الزعفران ونحوه

غیر اہل محلّہ سے خالی ہوں جان مارنے میں جری اور بے باک ہوجائے گااس اعتماد پر کہ اس کے خلاف خود اہل محلّہ کی شہادت قبول نہ ہوگی ، یہال تک کہ میں نے یہ کہا کہ فتوی قول صاحبین پر ہونا چاہئے خصوصا جب کہ احکام زمانے کے بدلنے سے بدل جاتے ہیں، انتھی۔

ائمہ نے فرمایا: جب زمین والا اپنی زمین کے اندر اعلیٰ چیز کی کاشت کرے تو کاشت پر قدرت رکھنے کے با وجود ادنی چیز کی کاشت کرے تو اس کے اوپر اعلیٰ کا خراج واجب ہوگا، علاء نے فرمایا: یہ حکم جانے کا ہے، فتوی دینے کا نہیں تاکہ ظالم حکام لوگوں کا مال لینے کی جرات نہ کریں عنایہ میں ہے اس قول پر یہ رد کیا گیا ہے کہ علم کا چھپانا کیو نکر جائز ہوگاجب کہ وہ اگر لے ہی لیس تو جاہوگا کیوں کہ یہی واجب ہے، اس کے جواب میں یہ کہا گیا کہ اگر ہم اس پر فتوی دے دیں تو ہر ظالم الیی زمین جو اعلی کے قابل نہ ہویہ دعوی کرتے ہوئے کہ پہلے تو اس میں زعفر ان وغیر ان کی کاشت ہوتی تھی، زعفر ان کا خراج وصول کر لے گا اور وغیر ہی کی کاشت ہوتی تھی، زعفر ان کا خراج وصول کر لے گا اور

اسی طرح فتح القدیر میں ہے کہ اس پر فتوی نہیں دیا جاتا کیو نکہ اس کے تحت مسلمانوں کے مال پر ظالموں کی چیرہ دستی ہو گی اس لئے کہ م رظالم دعوی کرے گا کہ بیه زمین زعفران وغیرہ بوئے جانے کی صلاحیت رکھتی ہے،اوراس ظلم کا

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>شرح عقودرسم المفتی رساله من رسائل ابن عابدین، سهبل اکیڈمی لاہور ۱۷۷۳ <sup>87</sup>شرح عقودرسم المفتی رساله من رسائل ابن عابدین، سهبل اکیڈمی لاہور ۲۸۱۱، و۳۷

وعلاجه صعب انتهى فقد ظهرلك ان جبود المفتى او القاضى على ظاهر المنقول مع ترك العرف والقرائن الواضحة والجهل بأحوال الناس يلزم منه تضييع حقوق كثيرة وظلم خلق كثيرين 88اه

اقول: ومن ذلك افتاء أالسيد بنقل انقاض مسجد خرب ما حوله واستغنى عنه الى مسجد أخر

قال في ردّالبحتار وقد وقعت حادثة سئلت عنها في امير ارادان ينقل بعض احجار مسجد خراب في سفح قاسيون بدمشق ليبلط بها صحن الجامع الاموى فأفتيت بعدم الجواز متابعة للشر نبلالي ثم بلغني ان بعض المتغلبين اخذ تلك الاحجار لنفسه

علاج د شوارہے۔انتی اس تفصیل سے واضح ہوگیا کہ اگر مفتی یا قاضی عرف اور قرائن واضحہ چھوڑ کر اور لوگوں کے حالات سے بے خبر ہو کر نقل شدہ حکم کے ظاہر پر جمود اختیار کرلے تو اس سے بہت سے حقوق کی بر بادی اور بے شار مخلوق پر ظلم وزیادتی لازم آئے گی اھے۔

اقول: اسی میں سے بیہ بھی ہے کہ علامہ شامی نے فتوی دیا کہ الیی مسجد جس کے ارد گردآ بادی نہ رہی اور اس کے سامان بے کار ہو گئے جن کی اب ضرورت نہ رہی تو وہ دوسری مسجد میں دی جاسکتے ہیں۔

ردالمحتار میں فرماتے ہیں: ایک نیامسکاہ در پیش آیا جس سے متعلق مجھ سے یہ استفتاہوا کہ دمشق کے اندر جبل قاسیون کے دامن میں ایک ویران مسجد ہے جس کے پچھ پھروں کو امیر جامع اموی کے صحن میں فرش بنانے کی خاطر لے جانا چاہتا ہے میں نے علامہ شر نبلالی کی متابعت میں فتوی دیا کہ ناجائز ہے کچھ دنوں بعد مجھے معلوم ہوا کہ ایک چیرہ دست ظالم ان پھروں کو اپنے لئے

ف: مسله: جومسجد دیران ہوادراس کی آبادی کی کوئی صورت نہ ہوادراس کے آلات کی حفاظت نہ ہوسکے تواب فتوی اس پر ہے کہ اس کے کڑی سختے وغیرہ دوسری مبحد میں دیے جاسکتے ہیں۔

<sup>88</sup> شرح عقود رسم المفتى رساله من رسائل ابن عابدين، سهبيل اكيْد مي لاجور الـ 4 M

فندمت على ما افتيت به 89 اه

ومن ذلك أنتاء جد المقدسي بجواز اخذ الحق من خلاف جنسه حذار تضييع الحقوق قال في ردالمحتار قال القهستاني وفيه ايماء الى ان له ان يأخذ من خلاف جنسه عند المجانسة في المالية وهذا اوسع فيجوز الاخذ به وان لم يكن مذهبنا فأن الانسان يعذر في العمل به عندالضرورة كما في الزاهدي

اهقلت وهذا ما قالوا انه لامستندله لكن رأيت في شرح نظم الكنز للمقدسي من كتاب الحجر قال ونقل

اٹھائے گیا یہ سن کراپنے فتو پر ندامت ہوئی اھ۔
اسی میں سے یہ بھی ہے کہ علامہ مقدی کے نانا نے بربادی حقوق سے بچانے کے لئے یہ فتوی دیا کہ صاحب حق اپناحق خلاف جنس سے لے سکتا ہے (مثلا کسی ظالم نے کسی کے سو روپ دبالئے اور ملنے کی امید نہیں تو مظلوم بجائے سوروپ کے استے ہی کی کوئی اور چیز جوظالم کے مال سے ہاتھ آئے لے سکتا ہے)

ردالمحتار میں ہے، تہستانی نے کہااس میں یہ اثارہ ہے کہ وہ خلاف جنس ہے بھی لے سکتا ہے جب کہ مالیت کیاں ہو، اس حکم میں زیادہ گنجائش ہے تو ہمارے مذہب میں اگرچہ یہ حکم نہیں مگر اسے لیا جاسکتا ہے اس لئے کہ انسان وقت ضرورت اس پر عمل کر لینے میں معذور ہے، جیساکہ زاہدی میں ہے اھے، میں کہتا ہوں اس حکم سے متعلق لوگوں نے کہا کہ اس کی کوئی سند نہیں، لیکن میں نے علامہ مقدس کی شرح کے اس کی کوئی سند نہیں، لیکن میں نے علامہ مقدس کی شرح نظم الکنز، کتاب الحجر میں دیکھا، وہ لکھتے ہیں کہ میرے

ف : مسئلہ: جس کے کسی پر مثلا سورو پے آتے ہوں اور اس نے دبالئے یا اور کسی وجہ سے ہوئے اور اسے اس سے روپیہ ملنے کی امید نہیں توسو روپے کی مقدار بک اس کا جو مال ملے لے سکتا ہے آج کل اس پر فٹوی د، یا گیا ہے مگر سچے دل سے، بازار کے بھاؤ سے سوروپے ہی کا مال ہوز، یا دہا، یک پیسہ کا ہو تو حرام در حرام ہے۔

<sup>8°</sup> ر دالمحتار كتاب الوقف داراحياء التراث العر بي بير وت ٣ / ٣٧٢

جد والدى لامه الجبال الاشقر في شرحه للقدوري أن عدم جواز الاخذ من خلاف الجنس كان في زمانهم لمطاوعتهم في الحقوق والفتوى اليومر على جواز الاخذ عند القدرة من اى مال كان لا سيما في ديارنا في مداومتهم للعقق 90 اه

ومن ذلك ف افتائى مرارًا بعدم انفساخ نكاح ميادرة الى قطع العصبة مع عدم امكان استرقاقهن في بلادنا ولا ضربهن وجبرهن على الاسلام كما بينته في السير من فتا وينا وكم له من نظير

وعلى الثانى ان لم تكن فيها رواية عن الامام فخارج عمانحن فيه

والدکے نانا جمال اشقر نے اپنی شرح قدوری میں نقل کیا ہے کہ ، خلاف جنس سے نہ لینے کاحکم ان حضرات کے دور میں تھا کیوں کہ اس وقت حقوق کے معاملے میں شریعت کی فرمانبر داری ہوتی تھی اور آج فتوی اس پر ہے کہ جب قدرت مل جائے تو کسی بھی مال سے لینا جائز ہے خصوصا ہمارے دیا رمیں۔ کیونکہ اب پہیم نافرمانی ہور ہی ہےاھ۔

اسی میں سے یہ بھی ہے کہ میں نے بارہا فتوی دیا کہ کسی مسلمان کی ہوی مرتد ہو جائے تو نکاح سے نہ نکلے گی کیوں کہ امرأة مسلم بارتدادها لما رأیت من تجاسرهن میں نے یہ دیکا کہ رشتہ نکاح منقطع کرنے کی جانب پیش قدمی میں ان کے اندر ارتداد کی جسارت پیدا ہو جاتی ہے اور مارے بلاد میں نہ انہیں ماندی بناما جاسکتا ہے نہ مار پیٹ کر اسلام لانے پر مجبور کیا جاسکتا ہے، جبیبا کہ اسے ہم نے اپنے فاوی کی کتاب السیر میں بیان کیا ہے، اس کی دوسری بہت سی نظير س ہيں۔

بر تقدير افى: (اس مسله مين اسباب سته مين سے كوئى سبب نہیں) اگر اس میں امام سے کوئی روایت ہی نہ آئی تو بیہ

ف.: مسئلہ: اب فتوی اس پر ہے کہ مسلمان عورت معاذالله مرتد ہو کر بھی نکاح سے نہیں نکل سکتی وہ بدستور اینے شوہر مسلمان کے نکاح میں ہے مسلمان ہو کریا بلااسلام دوسرے سے نکاح نہیں کر سکتی۔

<sup>°</sup>ور دالمحتار كتاب السرقة داراحيا به التراث العربي بيروت ۲۰۰/۳

ولا شك ان الرجوع اذ ذاك المجتهدين في المذهبوانكانت فأمامختلفة عنه اولا

على الاول الرجوع اليهم وكيف ماكان لايكون خروجاً عن قوله رضى الله تعالى عنه ولا اعنى بالاختلاف مجيئ النوادر على خلاف الظاهر فأن مأخرج ألم عن ظاهر الرواية مرجوع عنه كما نص عليه البحر والخير والشاهى أوغيرهم وما رجع عنه لم يبتى قولا له فتثبت ـ

وعلى الثانى اما وافقه صاحباً الواحد هما اوخالفاً على الاول العمل بقوله قطعاً ولا يجوز لمجتهد في المذهب

محث سے خارج ہے، اور بلاشبہ اس صورت میں مجتہدین فی المذہب کی جانب رجوع ہوگا، اگر روایت ہے تو اما م سے روایت مختلف آئی ہے پہلی صورت میں رجوع ان ہی حضرات کی جانب ہوگا، اور جیسے بھی ہو قول امام رضی الله تعالی عنہ سے خروج نہ ہوگا۔ اور اختلاف سے میری مراد یہ نہیں کہ روایات نوادر، ظاہر الروایہ کے خلاف آئی ہو اس لئے کہ جوظاہر الروایہ سے خارج ہے مرجوع عنہ ہے (اس سے خود امام نے رجوع کرلیا) جیسا کہ بحر، خیر رملی، شامی وغیرہ نے اس کی تصر سے فرمائی ہے، اور امام نے جس سے رجوع کرلیا وہ ان کا قول نہ رہ گیا، اس شخیق پر ثابت قدم رجوع کرلیا وہ ان کا قول نہ رہ گیا، اس شخیق پر ثابت قدم

بصورت دوم (جب کہ روایت، امام سے بلااختلاف آئی ہے)

(۱) سیا تو صاحبین امام کے موافق ہوں گے (۲) یا صرف
ایک صاحب موافق ہوں گے (۳) یا دو نوں حضرات مخالف
ہونگے۔ پہلی صورت میں قطعاً قول امام پر عمل ہوگا اور کسی
مجتهد فی المذہب کے لئے ان حضرات کی

ف: مأخر جعن ظاهر الرواية فهو مرجو ععنه

<sup>°1</sup> د دالمحتار مقدمة الكتاب داراحياء التراث العربي بير وت ا / ٣٦

ان يخالفهم الا في صور الثنيا اعنى الحوامل الست فأنه ليس خلافهم بل في خلافه خلافهم وكذلك على الثاني كما نصوا عليه ايضاً

وعلى الثالث اما ان يتفقاعلى شيئ واحد او خالفا وعلى الثانى العمل بقوله مطلقا وعلى الاول اما ان يتفق المرجحون على ترجيح قولهما او قوله اولا ولابان يختلفوا فيه اولا يأتى ترجيح شيئ منهما.

الاول: لاكان ولا يكون قط ابدا الا فى احدى الحوامل الست وحينئن نتبعهم لانه قول امامنا بل ائمتنا الثلثة رضى الله تعالى عنهم صوريا لهما وضروريا له، وان جهد احد غاية جهدة ان يستخرج فرعامن غير الست

خالفت روانہیں، مگراستنا یعنی اسباب ستہ والی صور توں میں کہ یہ ان حضرات کی مخالفت نہیں، بلکہ اس کے خلاف جانے میں ان کی مخالفت ہے۔ یہی حکم دوسری صورت کا بھی ہے، حبیبا کہ اس کی بخالفت ہے۔ جبیبا کہ اس کی بھی مذکورہ حضرات نے تصر ت خرمائی ہے۔ بصورت سوم، (۱) یا تو صاحبین کسی ایک حکم پر متفق ہوں گے (۲) یاامام کے مخالف ہونے کے ساتھ باہم بھی مختلف ہوں کے اہمام کے مخالف ہونے کے ساتھ باہم بھی مختلف ہوں کے بصورت دوم، مطلقاً قول امام پر عمل ہوگا، اور بصورت اول (۱) یا تو مرجمین قول صاحبین کی ترجیج پر متفق ہوں کے بوئی یا تو مرجمین قول صاحبین کی ترجیج پر متفق ہوں گے (۲) یا یہ دونوں صورتیں نہ ہوں گی، اس طرح کہ ترجیج کے معاملے دونوں صورتیں نہ ہوں گی، اس طرح کہ ترجیج کے معاملے میں وہ باہم اختلاف رکھتے ہوں یاسرے سے کسی کی ترجیج ہی

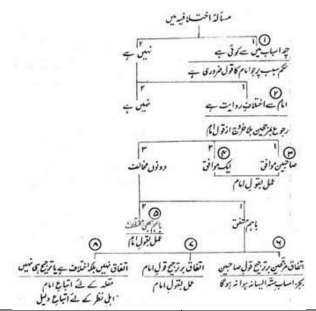
پہلی صورت: (صاحبین امام کے خالف، باہم متفق ہوں اور ہمام مرجعین بھی ان ہی کی ترجیح پر متفق ہوں) نہ کبھی ہوئی نہ کبھی ہوسکتی ہے مگر ان ہی چھ اسباب میں سے کسی ایک سبب کی صورت میں اگر ایبا ہے تو ہم مرجعین کا اتباع کریں گے، کیونکہ یہی ہمارے امام کا بلکہ ہمارے تینوں ائمہ رضی الله تعالی عنہم کا قول ہے، صاحبین کا قول صوری بھی ہے، اور امام کا قول ضروری، اور اگر کوئی اپنی انتہائی کو شش اس بات کہ لئ

اجمع فيه المرجحون عن أخرهم على ترك قوله واختيار قولهما فلن يجدنه ابدا ولله الحمد الثانى: ظاهران العمل بقوله اجماعاً لا ينبغى ان ينتطح فيه عنزان فالمسائل الى هنا لا خلاف فيها وفيها جميعاً العمل بقول الامام مهما وجدد

بقى الثالث وهو ثامن ثمانية من هذه الشقوق فهو الذى اتى فيه الخلاف فقيل هنا ايضاً لا تخيير حتى المجتهد بل يتبع قول الامام وان ادى اجتهاده الى ترجيح قولهما وقيل بل يتخير مطلقاً ولو غير مجتهد والذى اتفقت كلماتهم على تصحيح التفصيل بأن المقلد يتبع قول الامام واهل النظر قوة الدليل.

صرف کر ڈالے کہ اسباب ستہ والی صور توں کے علاوہ کوئی ایک جزئیہ ایبا نکال لے جس میں سب کے سب مرجمین نے قول امام کے ترک اور قول صاحبین کی ترجیج پر اجماع کر رکھا ہوتوم گزم گزمجی ایبا کوئی جزئیہ نہ پاسکے گا، وللہ الحدل۔ دوسری صورت: (صاحبین خالف امام ہیں، مرجمین قول امام کی ترجیج پر متفق ہیں) میں ظاہر ہے کہ قول امام پر عمل ہوگا بالاجماع اس میں کسی دو فرد کا بھی باہم نزاع نہیں ہوسکتا، یہاں تک جو مسائل بیان ہوئے ان میں کوئی اختلاف نہیں اور سب میں یہی ہے کہ عمل قول امام ہی پر ہے جہان ہیں قول امام موجود ہو۔

تیسری صورت رہ گئی، یہ ان شقوں کی آٹھ صور توں میں سے آٹھویں صورت ہے، ایک میں اختلاف وارد ہے، ایک قول ہے کہ یہاں بھی کوئی تخییر نہیں یہاں تک کہ مجتد کے لئے بھی نہیں، بلکہ اسے قول امام ہی کی پیروی کرنا ہے اگرچہ اس کا اجتہاد قول صاحبین کو ترجیح دیتا ہو، ایک قول ہے کہ مطلقاً تخییر ہے اگرچہ غیر مجتهد ہو، اور کلمات علماء جس کی تصحیح پر متفت ہیں وہ یہ ہے کہ مجتهد اور غیر مقلد کا حکم یہاں الگ الگ ہے۔ مقلد قول امام کی پیروی کرے گا، اور صاحب نظر قوت دلیل کی پیروی کرے گا۔



تو تمام صحیح معتمد کلمات اس پر متحد ثابت ہوئے کہ مقلد کو بہر صورت امام ہی کی تقلید کرنا ہے اگرچہ کسی ایک مفتی یا چند مفتیوں نے اس کے خلاف فتوی دیا ہو کیونکہ سب کے سب مفتیوں کاخلاف امام افتا بجز صور استثنا۔۔۔۔۔نہ کبھی ہوا ہے نہ ہوگا۔ اور تمام تر ستائش خدا کے لئے جو سارے جہانوں کا پرور دگار ہے ، اور اس کا دائمی درود

فقد التأمت الكلمات الصحيحة المعتمدة جميعاً على ان المقلد ليس له الا تقليد الامام وان افتى بخلافه مفت او مفتون، فأن افتاء هم جميعاً بخلافه في غير صور الثنيا ماكان وما يكون والحمد لله رب العلمين وصلاته الدائمة على عالم ماكان

وما يكون وعلى أله وصحبه وابنه وحزبه افضل ماسأل السائلون - هذا ما تلخص لنا من كلما تهم وهوا المنهل الصافى الذى وردة البحر فاستمع نصوص العلماء كشف الله تعالى بهم العماء وجلابهم عناكل بلاء وعناء -

## خمسة واربعون نصاعلي المدعي

في محيط الامام السرخسي ثم الفتاوي الهندية لابي من معرفة فصلين احدهما انه اذا اتفق اصحابنا في شيئ ابو حنيفة وابويوسف ومحمد رضي الله تعالى عنهم ينبغي للقاضي ان يخالفهم برأيه والثاني اذا اختلفوا فيما بينهم "قال عبدالله بن المبارك رحمة الله تعالى يؤخذ بقول ابي حنيفه رضي الله تعالى عنه لانه أكان من التابعين و زاحمهم في الفتوى "واه

ہو عالم ماکان ومایکون پر ،اوران کی آل ،اصحاب فرزند اور گروہ پر ،ان درو دوں میں سب سے افضل درود جن کاسا کلوں نے سوال کیا ہے ہے وہ جو کلمات علماء کی تلخیص سے ہمیں حاصل ہوا اور یہی وہ چشمہ صافی ہے جس پر " بحر " اتر ہے ۔اب علماء کے نصوص ملاحظہ ہو ں ، ان حضرات کے طفیل الله تعالی نامینائی زائل کرے اور ان کے صدقے میں ہم سے مرتکلیف و بلادور کرے۔

## مدعاپرهمنصوص

(ا۔۔۔ ۳) امام سرخسی کی محیط پھر فقاوی ہندیہ میں ہے، ان دو ضابطوں کی معرفت ضروری ہے اول یہ ہے کہ جب ہمارے اصحاب ابو حنیفہ ، امام ابو یوسف اور امام محمد کسی بات پر متفق ہوں تو قاضی کو یہ نہیں چاہئے کہ اپنی رائے سے ان کی خالفت کرے ، دوم یہ کہ جب ان حضرات میں باہم اختلاف ہو تو عبدالله بن مبارک رحمۃ الله تعالی علیہ فرماتے ہیں کہ امام ابو حنیفہ کا قول لیا جائے گا، اس کئے کہ وہ تا بعین میں سے امام ابو حنیفہ کا قول لیا جائے گا، اس کئے کہ وہ تا بعین میں سے تھے اور تا بعین کی مقابلہ میں فتوی دیا کرتے تھے اھے۔

ف: قائده: امامنا رضي الله تعالى عنه من التابعين وقدى زاحم المتهم في الفتوى

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup>الفتاوي مندبيه، بحواله محيط السرخسي كتاب ادب القاضي الباب الثالث نوراني كتب خانه بيثاور ۳۱۲/۳

أزاد العلامة قاسم فى تصحيحه "ثمر الشامى فى ردالمحتار فقوله اسد واقوى مالم يكن اختلاف عصر وزمان 193

اقول: وقول السرخسى برأيه يدل ان النهى للمجتهد ولاينبغى اى لايفعل بدليل قوله لابد للمجتهد ولاينبغى اى لا يفعل بدليل قوله لابد فلا يقال للمستحب لابد من معرفته اذا مالا يحتاج الى معرفته انبا العلم للعمل وفي فتاوى الامام الاجل فقيه النفس قاضى خان المفتى فى زماننا من اصحابنا اذا استفتى فى مسألة وسئل عن واقعة انكانت المسألة مروية عن اصحابنا فى الروايات الظاهرة بلا خلاف بينهم فأنه يميل اليهم ويفتى بقولهم ولا يخالفهم برأيه وانكان مجتهدا متقنا لان الظاهر ان يكون الحق مع اصحابنا ولا يعدوهم واجتهاده لا يملغ اجتهادهم و

(۳---۵) یہال علامہ قاسم نے تصحیح میں پھر علامہ شامی نے روالمحتار میں یہ اضافہ کیا: توان کا قول زیادہ صحیح اور زیادہ قوی ہوگادے کہ عصر وزمانہ کا اختلاف نہ ہو۔

اقول: امام سرخی کا لفظ"اپی رائے سے" یہ بتاتا ہے کہ ممانعت مجہد کے لئے ہے ، اور "نہیں چاہئے "کا معنی یہ ہے کہ "نہ کرے" اس کی دلیل ان کا لفظ" لابد ضروری " ہے کیوں کہ مستحب سے متعلق یہ نہ کہا جائے گا کہ "اس کی معرفت ضروری ہے "اس لئے کہ جس کا ذکر کرنا ضروری نہیں اس کا جاننا بھی ضروری نہیں علم تو عمل ہی کے لئے ہوتا ہے ۔ (۲) مام اجل فقیہ النفس قاضی خاں کے فتاوی میں ہے ، ہمارے دور میں جب ہمارے مسلک کے مفتی سے کسی مسلہ میں استفتا اور کسی واقعہ پر سوال ہو تو اگر وہ مسئلہ ہمارے ائمہ سے طاہر الروایہ میں بلااختلاف با ہمی مروی ہے توان ہی کی طرف مائل ہو، ان ہی کے قول پر فتوی دے اور اپنی رائے سے ان کی منافقت نہ کرے ، اگر چہ وہ پختہ کار مجتہد کیوں نہ ہو، اس لئے منافر نہیں ، اور اس کا جہاد کو نہیں پاسکتا۔ اور کہ متجاوز نہیں ، اور اس کا اجتہاد کو نہیں پاسکتا۔ اور

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> د المحتار مقدمة الكتاب مطلب رسم المفتى داراحيا<sub>ء</sub> التراث العربي بيروت ا / ۴۸

لاينظر الى قول من خالفهم ولاتقبل حجته لانهم عرفوا الا دلّة وميزوا بين ماصح وثبت وبين ضده ـفان كانت المسألة مختلفا فيها بين اصحابنا فانكان مع ابى حنيفة رحمه الله تعالى احد صاحبيه يؤخذ بقولهما لوفور الشرائط واستجماع ادلة الصواب فيهما وان خالف ابا حنيفة رحمه الله تعالى صاحباه فى ذلك فانكان اختلافهم اختلاف عصروزمان كا لقضاء بظاهر العدالة يأخذ بقول صاحبيه لتغير احوال الناس افى المزارعة والمعاملة ونحو هما يختار قولهما لاجتماع المتأخرين على ذلك وفيما سوى ذلك قال بعضهم يتخير المجتهد ويعمل بما افضى اليه رأيه وقال عبدالله بن المبارك يأخذ بقول الى حنيفة رحمه الله تعالى هاهما

اقول: ولوجه ربنا الحمد اتى بكل ما قصدناه فاستثنى

مخالف کے قول پر نظر نہ کرے نہ اس کی جمت قبول کرے اس لئے کہ وہ دلائل سے آشا تھے اور انہوں نے ثابت وصیح اور غیر ثابت وصیح کے در میان امتیاز بھی کر دیا۔

(۲) اگر مسئلہ میں ہمارے ائمہ کے در میان اختلاف ہے تواگر امام ابو حنیفہ رحمہ الله تعالی کے ساتھ ان کے صاحبین میں سے کوئی ایک ہیں توان ہی دونوں حضرات (امام اور صاحبین میں میں سے ایک) کا قول لیا جائے گا کیوں کہ ان میں شرطیس فراہم ، اور دلائل صواب مجتمع ہیں (۳) اور اگر اس مسئلہ میں صاحبین امام ابو حنیفہ رحمہ الله تعالی کے بر خلاف ہیں تو یہ اختلاف آگر عصر و زمان کا اختلاف ہے جیسے گو اہ کی ظاہری عدالت پر فیصلہ کاحکم ، تو صاحبین کا قول لیا جائے گا کیونکہ لوگوں کے حالات بدل چکے ہیں ، اور مزارعت ، معاملت اور لوگوں کے حالات بدل چکے ہیں ، اور مزارعت ، معاملت اور ایسے ہی دیگر مسائل میں صاحبین کا قول اختیار ہوگا کیونکہ متا خرین اس پر اتفاق کر چکے ہیں ، (۳) اور اس کے ماسوا میں خرین اس پر اتفاق کر چکے ہیں ، (۳) اور اس کے ماسوا میں رائے پنچے وہ اس پر عمل کرے گا ، اور عبدالله بن مبارک نے فرمایا کہ ابو حنیفہ رحمہ الله تعالی کا قول لے گا۔اھ

اقول: ہارے رب ہی کی ذات کے لئے حد ہے ، امام قاضی

خال نے ہمارے

التعامل وما تغير فيه الحكم لتغير الاحوال قد جمع الوجوة الستة التي ذكرناها، ونص أن أهل لنظر ليس لهم خلاف الامام اذا وافقه احد صاحبيه فكيف اذا وافقاه

ثمرماذكر من القولين فيهاعداها لاخلف بينهها في المقلد فالاول بتقييد التخيير بالمجتهد افاد ان لاخيار لغيره والثاني حيث منع المجتهد عن التخيير فهو للمقلد امنع فأتفق القولان على ان المقلل لا يتخير بل يتبع الامامروهو المرام 2 وم ميں جب مجتهد كو تخيير سے منع كيا تو مقلد كو تواور زياده وفي الفتاوي السراجية ^والنهرالفائق 'ثمر الهندية او الحبوى وكثير من الكتب واللفظ للسراجية الفتوى على الاطلاق على قول الى حنيفة ثم ابي يوسف ثم محمد ثم زفر والحسن 95

مقصود سے متعلق سب کچھ بیان کردیا، تعامل اور اس مسئلے کا جس میں حالات کے بدلنے سے حکم بدل گیا ہے، استثنا کرکے ہمارے ذکر کردہ اسباب ستہ کو جمع کردیا، پیہ صراحت بھی فرمادی کہ صاحبین میں سے کوئی ایک جب امام کے موافق ہوں تواصحاب نظر کے لئے امام کی مخالفت روانہیں ، اگر دو نوں ہی ان کے موافق ہن تو کیونکر روا ہو گی؟ پھر ما سوا مسائل میں جو دو قول بیان کئے ہیں ان کے در میان مقلد کے بارے میں کوئی اختلاف نہیں قول اول میں تخییر کو مجتہد سے مقید کرکے یہ افادہ کر دیا کہ غیر مجتهد کواختیار نہیں۔اور قول منع کریں گے ، اس طرح دو نوں قول اس بات پر متفق تھہرے کہ مقلد کو تخییر نہیں بلکہ اسے امام ہی کا تباع کرنا ہے ، یہی مقصود ہے،

(۷---۱۰) منتاوی سراجیه ، ۱ کنهر الفائق ، پھر قہندیہ و احموی اور بہت سی کتا ہوں میں ہے الفاظ سراجیہ کے ہیں۔ فتوى مطلقًا قول امام ابو حنيفه يربهوگا، پھر امام ابو يوسف، پھر امام محمد پھر اماز فر، اور امام حسن کے قول پر۔

عه: هكذا نقل عنها في شرح العقود وغيره المراجبة سے شرح عقود وغيره ميں "والحسن "واوكے ساتھ والحسن بالواو وهو مفاد الدر لكن في نسختي السراجية ثمر الحسن والله تعالى اعلم منه غفرله

نقل کیا ہے۔ یہی در مختار کا بھی مفاد ہے۔ لیکن میرے سسخ سراجیہ میں ثم الحن ہے۔ والله تعالى اعلم غفر له

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup>الفتاوىالسراجيه كتاب ادب المفتى والتنبيه على الجواب مطبع نولكشور لكصنوص ١٥٧

لفظ النهر ثمر الحسن.

اقول: وهو حسن فأن مكانة زفر مبالا ينكر لكن قال ش الواوهي البشهورة في الكتب اه 90 ومعنى الترتيب اي اذ الم يجد قول الامام ثم رأيت "الشامي صرح به في شرح عقوده حيث قال اذالم يوجد للامام نص يقدم قول ابي يوسف ثم محمد الخ قال والظاهر ان هذا في حق غير البجتهد اما المفتى المجتهد في تخير بما يترجع عنده دليله 98 حاه

اقول: ای اذالم یجد قول الامام لایتقید کنزدیکرانج مواه بالترتیب فیتبع قول الثانی وان ادی رأیه الی کدامام ثانی بی کے قول قول الثالث کما کان لایتخیر اتفاقا اذا کان مع الامام صاحباه اواحدهما والذی استظهره ظاهر اضیار نہیں جب امام شمر قالا اعنی السراجیة

اور نہر میں شھر الحسن ہے (پھر امام حسن)۔

اقول: لفظ نهر "شهر الحسن" عمده ہے کیونکہ امام زفر کی ان سے برتری نا قابل انکار ہے لیکن علامہ شامی لکھتے ہیں کہ "واو" ہی کتا بول میں مشہور ہے اصو اور تر تیب مذکور اس صورت میں مقصود ہے جب امام کا قول نہ ملے ،

(۱۱) پھر میں نے دیکھا کہ علامہ شامی نے شرح عقود میں اس کی صراحت بھی فرمائی ہے وہ فرماتے ہیں: جب امام کی کوئی نص نہ ملے تو امام ابو یوسف کا قول مقدم ہوگا پھر امام محمد کا۔ الخ، اور فرماتے ہیں، ظاہر یہ ہے کہ یہ غیر مجتد کے حق میں ہے، رہامفتی مجتہد تو یہ اسے اختیار کرے گاجس کی دلیل اس کے نزدیک رانح ہواھ

اقول: لیعنی جب امام کا قول اسے نہ ملے تو وہ ترتیب کا پابند نہیں کہ امام ثانی ہی کے قول کی پیروی کرے اگر چہ اس کا اجتہاد امام ثالث کے قول پر جائے ، جیسے اس صورت میں بالاتفاق اسے اختیار نہیں جب امام کے ساتھ صاحبین یا ان میں سے ایک ہول ، اور علامہ شامی نے جس کو ظاہر کہہ کربیان کیا وہ ظاہر ہے پھر سراجیہ

<sup>99</sup>الدرالمختار بحواله النهر كتاب القصناء ، مطبع مجتبائی دبلی ۲ /۲۷، النهرالفائق شرح كنزالد قائق كتاب القصناء قديمي كتب خانه كراچی ۹۹۹/۳ 97ر دالمحتار ، كتاب القصناء ، مطلب يفتی بقول الامام علی الاطلاق ۳۰۲/۳ 98شرح عقود رسم المفتی رساله من رسائل این عابدین، سهیل اکثر می لامور ۲/۷۱

والنهر وقيل اذاكان ابو حنيفة في جانب و صاحباه في جانب فالمفتى بالخيار والاول اصح اذالم يكن المفتى مجتهدا <sup>99</sup>اه

"وفي التنوير "والدر (يأخذ) القاضى كالمفتى (بقول ابى حنيفة على الاطلاق) وهو الاصح منية "وسراجية وصحح في الحاوى اعتبار قوة المدرك والاوّل اضبط "نهر (ولا يخير الا اذاكان مجتهدا 100) اه "وفي صدر ط مأ ذكرة المصنف صححه في ادب اطفال 101 اه "وفي البحر كما مرقد صححوا ان الافتاء بقول الامام 102

وقال ش قوله وهو الاصح مقابله مايأتى عن الحاوى وما في جامع الفصولين من

اور نہر میں یہ بھی ہے: کہا گیا کہ جب امام ابو حنیفہ ایک طرف ہوں اور صاحبین دوسری طرف تو مفتی کو اختیار ہے اور قول اول اصح ہے جب کہ مفتی صاحب اجتہاد نہ ہواھ (۱۲۔۔۔۱۵) "تنویر الا بصار اور "در مختار میں ہے (عبارت تنویر قوسین میں ہے ۱۲م) مفتی کی طرح قاضی بھی (مطلقًا قول امام کو لگا) یہی اصح ہے "اینیہ وسراجیہ ، اور حاوی میں قوت دلیل کے اعتبار کو صحیح کہا ہے۔ اور قول اول زیادہ ضبط قال ہے اختہاد کو صحیح کہا ہے۔ اور قول اول زیادہ ضبط والا ہے ۱۵ نہر (اور تخییر نہ ہوگی مگر جب کہ وہ صاحب اجتہاد ہو)اھ

(۲ا۔۔۔۔۔۱۱) الطحطاوی کے شروع میں ہے، مصنف نے جو ذکر کیا ہے اس کو ۱۷ ادب المقال میں صحیح کہا ہے اصد المجار میں ہے، جیسا کہ گزرا، علماء نے اسی کو صحیح قرار دیا ہے کہ فتوی قول المام پر ہوگا،اھ

علامہ شامی لکھتے ہیں عبارت در مختار "و ھو الاصح "کا مقابل وہ ہے جو حاوی کے حوالے سے آرہا ہے اور وہ جو جامع الفصولین میں ہے

<sup>99</sup>الفتادىالسراجية بمتاب ادبالمفتى وامتنبيه على الجواب مطيع لكنشور لكصنوص ١٥٤، النهرالفائق شرح كنزالد قائق ممتاب القضاء قديمي كتب خانه كراچي ٣ / ٩٩٩ النهرالفائق شرح كنزالد قائق ممتاب القضاء مطبع مجتبائي د ، بلي ٢ / ٧٢

<sup>101</sup> عاشية الطحطاوي على الدرالمختار مقدمة الكتاب المكتبية العربيه كوئية ٢٨ ٣٨ .

کہ اگر صاحبین میں سے کوئی ایک ،امام کے ساتھ ہوں تو قول امام لیاجائے گا،اور اگر صاحبین خالف امام ہوں تو بھی ایک قول ایم ہے دوسرا قول ہے ہے کہ تخییر ہوگی مگر اس مسکلے کے اندر جس میں تبدیلی زمانہ کی وجہ سے اختلاف پیدا ہوا ہو جیسے ظاہر عدالت پر فیصلہ کرنے کامسکلہ اور مزارعت ومعاملت جیسے ظاہر عدالت پر فیصلہ کرنے کامسکلہ اور مزارعت ومعاملت سب میں قول صاحبین اختیار کیاجائے گا۔در مخارکے شروع میں ہوچکا ہے کہ ان میں ہے جیسا کہ سراجیہ وغیر ہا میں مذکور ہے اصح یہ ہے کہ مطلقاً قول امام پر فتوی دیا جائے گا، اور حاوی قدسی میں قوت دلیل کے اعتبار کو صحیح کہا ہے۔طمطاوی لکھتے ہیں در مخار میں مذکور "اصح" کا مقابل وہ ہے جو بعد میں "صحیح فی الحاوی" حاوی نے اعتبار دلیل کو صحیح کہا" لکھ کر بیان کیا الحاوی" حاوی نے اعتبار دلیل کو صحیح کہا" لکھ کر بیان کیا جہالہہ شامی سراجیہ کی عبارت نقل کرنے کے بعد لکھتے ہیں اصح کا مقابل کلام شارح میں مذکور نہیں،فافھم (تو ہیں اصح کا مقابل کلام شارح میں مذکور نہیں،فافھم (تو

انه لو معه احد صاحبيه اخذ بقوله وان خالفاه قيل كذلك وقيل يخير الا فيما كان الاختلاف بحسب تغيرالزمان كالحكم بظاهر العدالة وفيما اجمع المتأخرون عليه كالمزارعة والمعاملة فيختارقولهما 103 اه وفي صدر الدر الاصح كما في السراجية وغيرها انه يفتي بقول الامام على الاطلاق وصحح في الحاوى القدسي قوة المدرك 104ه قال ط قوله والاصح مقابله قوله بعد وصحح في الحاوى القدس قوله بعد وصحح في الحاوى القديد

وقال ش بعد نقل عبارة السراجية مقابل الاصح غير مذكور في كلام الشارح فأفهم 106 الم

<sup>103</sup> روالمحتار كتاب القضاء مطلب يفتى بقول الامام على الاطلاق داراحياء التراث العربي بيروت ٣٠٢/٣

<sup>104</sup> الدرالمختار، رسم المفتى، مطبع مجتبائی دہلی ایسا

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> حاشية الطحطاوي على الدرالمختار المكتبة العربيه كوئشة ا / 6%

<sup>106</sup> دالمحتار، رسم المفتى، داراحياء التراث العربي بيروت الم

يريد به التعريض على ط

اقول: ههنا امور لا يدمن التنبيه لها:

فأولا: اقحم فالله ذكر في التصحيحين قبل قول المصنّف ولا يخير الخ فأوهم الاطلاق في الحكم الاول حتى قال في أقوله صحح في الحاوي مقابل الاطلاق الذي في المصنف 107 همع ان صريح نص المصنف تقييده بها اذالم يكن مجتهدا

وثانيا: ما صححه في الحاوى عين ما صححه في مقير بي كه "جب كه وه صاحب اجتهاد نه بو" السراجية والمنية وادب المقال وغيرها وانمآ الفرق في التعبير فهم قالوا الاصح أن المقلد لا يتخير بل يتبع قول الامام وهو قال الاصح ان المجتهد

سے طحطاوی پر تعریض مقصود ہے۔

اقول: یہاں چندامور پر متنبہ ہو ناضر وری ہے،

اولا: صاحب تنوير كا قول "مطلقًا قول امام كو لے گا" غير مجتهد سے خاص ہے۔ مگر شارح نے عبارت متن "اور تخییر نہ ہو گی الخ" سے پہلے دونوں تصحیحوں کا تذکرہ در میان میں رکھ دیا جس سے بیہ وہم پیدا ہوا کہ حکم اول (اخذ قول امام) میں اطلاق ہے ، یہاں تک کہ سید طحطاوی نے بیہ سمجھ لیا کہ شارح کا قول" صحح فی الحاوی" اسی اطلاق کا مقابلہ ہے جو کلام مصنف میں ہے حالاں کہ مصنف کی عبارت میں صراحة وہ اس سے

فانیا: حاوی میں جس قول کو صحیح کہا ہے بعینہ وہی ہے جسے سراجيه ،منسه ،ادب المقال وغير مامين صحيح كهاہے، فرق صرف تعبیر کا ہے۔ ان حضرات نے یوں کہا کہ مقلد کو تخییر نہیں بلکہ اسے قول امام ہی کی پیروی کرنی ہے ،اور حاوی نے یوں کھاکہ اصح یہ ہے کہ مجتهد کو

ف1: تطفل على الدر البختار

ف٢: معروضة على العلامة ط

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> حاشية الطحطاوي على الدرالخيّار ، كتاب القضاء ، المكتبية العربيه كوئيثه 147/m

تخییر ہو گیاس لئے کہ دلیل کی قوت سے آ شنا وہی ہوگا، جب حقیقت پیرہے تو محال ہے کہ اصح کا مقابل وہ ہو جسے حاوی میں اصح کہا، بلکہ اس کا مقابل میہ ہے کہ (۱) مطلقاً تخییر ہوگی جب که صاحبین مخالف امام هول ، جبیها که سراجیه میں مذکور قیل، کہا گیا"کامفاد ہے، (۲) اور یہ کہ مطلقاً قول امام کی یابند ی ہے اگرچہ صاحبین ان کے مخالف اور مفتی صاحب اجتہاد ہو ، جیسا کہ بیراس کلام کے اطلاق کا مفاد ہے جسے سراجید کے اندر شروع میں ذکر کیا۔[اس میں پہلے بیہ کہا کہ "فتوی مطلقًا قول امام پر ہے"۔ پھر یہ لکھا" کہا گیا کہ جب امام ایک جانب اور صاحبین دو سری جانب ہوں تو مفتی کو اختیار ہے "۔اس کے متصل به کهاکه: "اول اصح ہے جب که مفتی صاحب اجتهاد نه ہو"آ غاز کلام سے پتاچلا کہ مجتبد غیر مجتبد سب کے لئے قول امام کی یابندی ہے ، درمیانی قول سے معلوم ہوا کہ مخالفت صاحبین کی صورت میں سب کے لئے تخییر ہے آخر والی تھیج سے معلوم ہوا کہ غیر مجتہد کے لئے تومطلقاً قول امام کی پابندی ہے اور مجہد کے لئے مخالفت صاحبین کی صورت میں اختیار ہے۔ ۱۲م] جب ایباہے تواول کو "زیادہ ضبط والا " کہد کر

يتخير لان قوة الدليل انها يعرفها هو فيستحيل في الداوى بل مقابله التخيير مطلقا اذا خالفاه في الحاوى بل مقابله التخيير مطلقا اذا خالفاه معاكها هو مفاد الاطلاق القيل الهذكور في السراجية والتقييد بقول الامام مطلقا وان خالفاه معا والهفتي مجتهد كها هو مفاد اطلاق ماصدر به فيها فلاوجه في الرجيح الاول عليه بانه

ف1: معروضة عليه وعلى العلامة ش

ف7: تطفل على النهر وعلى الدر

اضبط

وقد قال حطش في التوفيق بين ما في السراجية والحاوى ان من كان له قوة ادراك قوة المدرك يفتى بألقول القوى المدرك والا فالترتيب 108 هال شيدل عليه قول السراجية والاول اصح اذالم تكن المفتى مجتهدا 109 ه

اقول: فرق التعبير ألا يكون خلافا حتى يوفق وبالجملة فتوهم المقابلة بينهما اعجب واعجب منه ألم أن العلامة ش تنبه له في صدر الكتاب ثم وقع فيه في كتاب القضاء فسبحن من لا ينسى.

لقیح حاوی پراسے ترجیح دینے کا کوئی معنی نہیں [ تقیح حاوی اور القیح حاوی پر اسے ترجیح دینے کا کوئی معنی نہیں [ تقیح حاوی اور القیح حاول تو بعینہ ایک ہیں۔ ۱۳م]

(۱۹۔۔۔۱۲) حضرات العلمی ، اطحطاوی و الشامی نے کلام سراجیہ اور کلام حاوی میں تطبیق کے لئے یہ کہا : کہ جس کے پاس مدرک ودلیل کی قوت سے آگاہی کی قدرت ہو وہ اپنے دریافت کر دہ قوی قول پر فتوی دے گاورنہ وہی ترتیب ہوگی ۔ شامی فرماتے ہیں ، اس پر سراجیہ کی یہ عبارت دلالت کر رہی ہے ، اور اول اصح ہے جب کہ مفتی صاحب اجتہاد نہ ہو۔ ہی اور اول اصح ہے جب کہ مفتی صاحب اجتہاد نہ ہو۔ دی جائے الحاصل ان دونوں تصحیحوں میں مقابلہ کا تو ہم بہت عبیب ہوئے پھر کتاب القضاء میں جاکر اس عبیب میں پڑ گئے ۔ تو پائی اس ذات کے لئے جے فراموشی و مہم میں پڑ گئے ۔ تو پائی اس ذات کے لئے جے فراموشی و نسان نہیں۔

ف!:معروضة عليه وعلى العلامة حو على طوعلى ش

ف7:معروضة على ش

<sup>108</sup> عاشية الطحطاوى على الدرالمختار ،رسم المفتى ،المكتبة العربيه كوئية، الوم، روالمحتار رسم المفتى داراحياء التراث العربي بير وت ا / ۴۸ 109 روالمحتار رسم المفتى داراحياء التراث العربي بير وت ١ / ۴۸

ثالثا: كذلك ألا يقابله ما في جامع الفصولين فانه عين مافي الخانية وانها نقله عنها برمزخ وفيه تقييد التخيير بالمجتهد فالكل و ردوا موردا واحدا وانها ينشؤا لتوهم لاقتصار وقع في النقل عنه "فأن نصه لو مع ح رضى الله تعالى عنه احد صاحبيه يأخذ بقولهما ولو خالف حاحباه فلو كان اختلافهم بحسب الزمان يأخذ بقول صاحبيه وفي المزارعة والمعاملة يختار بقول صاحبيه وفي المزارعة والمعاملة يختار قولهما لاجماع المتأخرين وفيما عدا ذلك قيل يخير المجتهد وقيل يأخذ بقول ح رضى الله تعالى عنه ألا أهفانكشفت الشبهة.

الدرمنان تصحيح الحاوى اعتبار قوة

النا: ای طرح اس کا مقابل وہ بھی نہیں جو جامع الفصولین میں ہے اس لئے کہ اس کا کلام تو بعینہ وہی ہے جو خانیہ کا ہے، اس اختیار کو اس سے "خ"کار مزدے کر نقل بھی کیا ہے، اس اختیار کو اس سے مقید کیا ہے کہ مفتی مجہد ہو تو سب نے ایک موقف اختیار کیا ہے اور وہم اس اختیار سے پیدا ہوا ہے جو نقل میں واقع ہوا ہے۔ جامع کی عبارت اس طرح ہے واقع ہوا ہے۔ جامع کی عبارت اس طرح ہے صاحبین میں سے کوئی ایک ہوں توان ہی دونوں (امام اور وہ ماکسا کر امام اور وہ کی ایک موات توان ہی دونوں (امام اور وہ کی ایک صاحب کے قول کو لے ، اور اگر صاحبین "ح"کے مالف ہو تو اگر ان حضرات کا اختلاف بلحاظ زمان ہے ، تو ماحبین ہی کا قول لے ۔ اور مزارعت ومعاملت میں صاحبین صاحبین ہی کا قول لے ۔ اور مزارعت ومعاملت میں صاحبین صاحبین کی تول اختیار کرے کیوں کہ اسی پر اجماع متاخرین ہے ، ان صور توں کے ماسوا میں ایک قول بیر ہے کہ مجہد کو تخییر ہے اور ایک قول بیر ہے کہ مجہد کو تخییر ہے اور ایک قول بیر ہے کہ مجہد کو تخییر ہے اور ایک ہوگیا۔

رابعا: سب سے اہم اس وہم کو دور کرنا ہے جو عبارت در مختار نے پیدائیا کہ حاوی کے نز دیک قوت دلیل کے اعتبار کواصح

ف ١:معروضة عليه

ف ٢: تطفل على الدر

<sup>110</sup> عامع الفصولين، الفصل الاول في القضاء الخ اسلامي كتب خانه كرا جي ، ١٥/١

المدرك مطلق لا قتصاره من نصه على فصل واحد وليس كذلك تتففى الحاوى القدسي متى كان قول الى يوسف ومحيد موافق قوله لا يتعدى عنه الافيماً مست اليه الضرورة وعلم انه لوكان ابو حنيفة رأى مارأو الافتى به وكذا اذاكان احدهما معه فأن خالفاه في الظاهر علم قال بعض المشائخ يأخذ بظاهر قوله وقال بعضهم المفتى مخير بينهما ان شاء افتى بظاهر قوله وان شاء افتى بظاهر قولهما والاصح ان العبرة بقوة الدليل 1111ه

فهذا كما ترى عبن مافي الخانبة لا يخالفها في شيئ فقدالزم اتباع قول الامام اذا وافقه

قرار دینامطلقاً ہے یہ وہم پیدا ہونے کی وجہ یہ ہے کہ در مختار میں عبارت حاوی کے صرف ایک گلڑے پر اقتصار ہے۔ حقیقت یوں نہیں۔ کیوں کہ حاوی قدسی کی پوری عبارت پیہ ہے:جب امام کے موافق ہو تواس سے تجاوز نہ کیا جائے گامگر اس صورت میں جب کہ ضرورت درپیش ہواور معلوم ہو کہ اگرامام ابو حنیفہ بھی اسے دیکھتے جو بعد والوں نے دیکھا تواسی پر فتوی دیتے ، یہی حکم اس وقت بھی ہے جب صاحبین میں سے کوئی ایک ، امام کے ساتھ ہو ، اگر دونوں ہی حضرات ظاہر میں خالف امام ہوں تو بعض مشائخ نے فرما ما کہ ظاہر قول امام کو لے ،اوربعض مشائخ نے فرمایا کہ مفتی کو دونوں کااختیار ہے اگر چاہے توظاہر قول امام پر فتوی دے ، اور اصح پیہ ہے کہ اعتبار ، قوت دلیل کا ہےاہ، (حاوی قدسی) دیکھئے بعینہ وہی بات ہے جو خانیہ میں ہے ذرا بھی اس کے خلاف نہیں کیوں کہ جاوی نے بھی امام کے ساتھ موافقت صاحبین کی صورت

> عـه المراد بالظاهر في المواضح الاربعة ظاهر عارون جله لفظ"ظاهر" ــ مرادظامر الروايه ب٢ امنه الرواية منه

(ت)

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup>شرح عقود رسم المفتى رساله من رسائل ابن عابدين سهيل اكب**د م**ي لا هور ال**۲۷**٪

صاحباً وكذا اذا وافقه احدهما وانها جعل الاصح العبرة بقوة الدليل اذا خالفاً معالا مطلقاً كما او همه الدرو معلوم ان معرفة قوة الدليل وضعفه خاص باهل النظر فوافق تقديم الخانية تخيير المجتهد لانه انها ألى أيقدم الاظهر الاشهر

وقد علمت ان لا خلف فأحفظ هذا كيلا تزل في فهم مراده حيث ينقلون عنه القطعة الا خيرة فقط ان العبرة بقوة الدليل فتظن عمومه للصور وانها هو في ما اذا خالفاه معا،

وبامثال - ماوقع ههنا في نقل ش كلام جامع الفصولين ونقل الدركلام الحاوى وماوقع فيهما من

میں ، اسی طرح صرف ایک صاحب کی موافقت کی صورت میں قول امام ہی کا تباع لازم کیا ہے ، اور قوت دلیل کے اعتبار کو اصح صرف اس صورت میں قرار دیا ہے جب دونوں ہی حضرات ، مخالف امام ہوں اسے مطلقاً اصح نہ کھہرایا جیسا کہ عبارت در مخار نے وہم پیدا کیااور معلوم ہے کہ دلیل کی قوت اور ضیعف کی معرفت خاص اہل نظر کا حصہ ہے تو یہ تضج اس کے مطابق ہے جے خانیہ نے مقدم رکھا، یعنی یہ کہ مجتبد کے لئے تخییر ہے اس لئے کہ قاضی خال اسی کو مقدم کرتے ہیں جو اظہر واشہر ہو۔

معلوم ہو چکا کہ دونوں میں کوئی فرق واختلاف نہیں تواسے یاد رکھنا چاہئے تاکہ مراد حادی سبحنے میں لغزش نہ ہو کیوں کہ لوگ ان کا صرف آخری گلڑا"اعتبار، قوت دلیل کا ہے" نقل کرتے ہیں، جس سے خیال ہوتا ہے کہ ان کا بیہ حکم تمام ہی صور توں کے لئے ہے۔

حالال کہ یہ صرف اس صورت کے لئے ہے جب دو نول حضرات مخالف امام ہوں۔

یہاں علامہ شامی سے کلام جامع الفصولین کی نقل میں اور صاحب در سے کلام حاوی کی نقل میں جو واقع ہوا ور دو نول میں جو اختصار مخل درآیا

ف، عاقدم الامام قاضي خان فهو الاظهر الاشهر ـ

ف- ٢ ليجتنب النقل بالواسطة مهما امكن \_

الاقتصار المخل يتعين انه ينبغي مراجعة المنقول عنه اذا وجد فريها ظهر شيئ لا يظهر مما نقل وان كانت النقلة ثقات معتبدين فاحفظ وقد قال في "أشرح العقود بعد نقله مافي الحاوى الحاصل انه اذا اتفق ابو حنيفة وصاحباه على جواب لم يجز العدول عنه الا لضرورة وكذا اذا وافقه احدهما واما اذا انفرد فالظاهر ترجيح قوله ايضا 112 \_

اقول وهذه نفيسة افادها وكم له من فوائد اجادها والامركما قال لقول الخانية يأخذ بقول صأحبيه

الیی ہی باتوں کے پیش نظریہ متعین ہوجاتا ہے کہ منقول عنہ کے موجود اور دستیاب ہونے کی صورت میں اس کی مراجعت کرلینا حاہے ہو سکتا ہے کہ اس سے کوئی الی بات منکشف ہو جو نقل سے ظام نہیں ہوتی اگر نقل کرنے والے تقه ومعتمد ہیں،اسے بادر کھیں۔

(۲۴) شرح عقود میں حاوی کا کلام نقل کرنے کے بعد تحریر ہے: حاصل بیہ کہ جب امام ابو حنیفہ اور صاحبین کسی حکم پر متفق ہوں تو اس سے عدول جائز نہیں مگر ضرورت کے عنهما بجواب وخالفاه فيه فان أنفردكل منها سبب يون بي جب صاحبين مين سايك ان كے موافق ہوں بجواب ایضاً بان لمریتفقاً علی شیئ واحل ایکن جدامام کسی حکم میں صاحبین سے علیمرہ ہوں اور دونوں حضرات اس میں امام کے برخلاف ہوں توا گریہ بھی الگ الگ ایک ایک حکم رکھتے ہوں اس طرح کہ کسی ایک بات پر متفق نہ ہو ں تو ظاہر یہی ہے کہ ترجیح قول امام کو

**اقول**: یہ ایک نفیس نکتہ ہے جس کاافادہ فرمایااور ان کے ایسے عمدہ افادات بہت ہیں ، اور حقیقت وہی ہے جوانہوں نے بیان كى،اس كئے كه خانيه ميں ہے، صاحبين كا قول لياجائے گا،اور یہ بھی ہے صاحبین

ف: الترجيح لقول الإمام اي بلا خلاف اذا خالفا و تخالفا ـ

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> شرح العقود رسم المفتى بحواله الحاوي القد سي رساله من رسائل ابن عابدين ، سهبل اكبيُّه مي لا هور الم<sup>17</sup>

قولها يختار قولهما وقول السراجية وغيرها وصاحباه في جانب

قال واما اذا خالفاه واتفقا على جواب واحد حتى صارهو في جانب وهما في جانب فقيل يترجع قوله ايضا وهذا قول الامام عبدالله بن المبارك وقيل يتخير المفتى وقول السراجية والاول اصح اذالم يكن المفتى مجتهدا يفيد اختيار القول الثانى ان كان المفتى مجتهدا ومعنى تخييره انه ينظر في الدليل فيفتى بما يظهر له ولا يتعين عليه قول الامام وهذا الذى صححه في الحاوى ايضا بقوله والا صح ان العبرة لقوة الدليل لان اعتبارقية

کا قول اختیار ہوگا اور سرا جیہ وغیر ہامیں ہے کہ اور صاحبین ایک طرف ہوں۔

علامہ شامی آگے لکھتے ہیں لیکن جب صاحبین امام کے خالف ہوں اور باہم ایک حکم پر متفق ہوں یہاں تک کہ امام ایک طرف ہوگئے ہوں اور صاحبین ایک طرف، تو کہا گیا کہ اس صورت میں قول امام کو ہی ترجیح ہوگی، یہ امام عبدالله بن مبارک کا قول ہے، اور کہا گیا کہ مفتی کو اختیار ہوگا، اور سراجیہ مفتی کو اختیار ہوگا، اور سراجیہ کا کلام "اول اصح ہے جب کہ مفتی صاحب اجتہاد نہ ہو"۔ یہ مفتی کے مجتہد ہونے کی صورت میں قول ثانی کی ترجیح کا افادہ کر رہا ہے، تخییر مفتی کا معنی یہ ہے کہ دلیل میں نظر کرنے کے بعد اس پر جو منکشف ہواسی پر فتوی دے گا ور اس پر قول امام کی پابندی متعین نہ ہوگی اسی کی حاوی میں تصحیح کی ہے، امام کی پابندی متعین نہ ہوگی اسی کی حاوی میں تصحیح کی ہے، ان الفاظ سے "اصح یہ ہے کہ اعتبار قوت دلیل کا ہوگا اس لئے کہ قوت دلیل کا ہوگا اس لئے کہ قوت دلیل کا ہوگا اس لئے

<sup>113</sup> خانیہ کی دونوں عبارت اس صورت سے مقید ہے جب صاحبین ہم راہے ہونے کے ساتھ خلاف امام ہوں اور ان کا یہ اختلاف اصحاب ستہ کی صور توں میں سے تغیر زماں و عرف کی حالت میں ہواس کا مفہوم یہ ہے کہ جب اصحاب ستہ کی بناء پر اختلاف نہ ہواور صاحبین مخالف امام ہونے کے ساتھ ایک رائے پر نہ ہوں توان کا قول نہیں لیا جائے گا بلکہ قول امام کا اتباع ہوگا۔ اس طرح سراجیہ وغیرہ میں تخییر مفتی کا حکم اسی صورت میں مذکور ہو ایک رائے پر نہ ہوں توان کا قول نہیں لیا جائے گا بلکہ قول امام کے ساتھ ان میں باہم اتفاق نہ ہو تو مفتی کے لئے تخییر نہیں بلکہ قول امام ہی کی پابندی ہے تام محمد احمد مصباحی۔

الدليل شأن المفتى المجتهد فصار فيها اذا خالفه صاحباه ثلاثة اقوال(١) الاول اتباع قول الامام بلا تخيير (٢) الثاني التخيير مطلقا (٣) الثألث وهو الاصح التفصيل بين المجتهد وغيره وبه جزم قاضى خان كما يأتى والظاهر ان هذاتوفيق بين القولين بحمل القول بأتباع قول الامام على المفتى الذي هو غير مجتهد وحمل القول بالتخيير على المفتى المجتهد كواس مفتى يرمحمول كياجو مجتهد بوءاه 114ع

> ثمر قال وقد علم من هذا انه لاخلاف في الاخذ بقول الامام اذا وافقه احدهما ولذا قال الامام قاضى خان وان كانت البسئلة مختلفا فيها بين اصحابنا 115 إلى آخر ماقدمناعنها

> فقد اعترف رحمه الله تعالى بالصواب في جميع تلك الإيراب غيرانه استدرك على هذا الفصل

کرنا مفتی مجتهد ہی کاکام ہے ، تو صاحبین کے مخالف امام ہونے کی صورت میں تین قول ہو گئے: **اول ب**ہ کہ بلا تخییر قول امام ہی کا اتباع ہوگادوم یہ کہ مطلقاً تخییر ہوگی سوم ، اور وہی اصح ہے ، یہ کہ مجہد اور غیر مجہد کے در میان تفریق ہے ( مجہد کے لئے تخییر، غیر کے لئے یابندی امام) اسی پر امام قاضی خال نے بھی جزم کیا جبیبا کہ آرہا ہے او رظام یہ ہے کہ یہ پہلے دونوں قولوں میں تطبیق ہے اس طرح کہ اتباع امام والے قول کواس مفتی پر محمول کیاجو غیر مجتهد ہواور تخیبر والے قول

آگے فرمایا، اس سے معلوم ہو گیا کہ صاحبین میں سے محسی ایک کے موافق امام ہونے کی صورت میں قول امام کی یا بندی کے حکم میں کوئی اختلاف نہیں اس کئے امام قاضی خاں نے فرمایاا گرمسکہ میں ہمارےائمہ کے در میان اختلاف ہے یہاں سے آخر عبارت تک جو ہم پہلے (نص ۲ کے تحت) نقل کرآئے۔

علامه شامی رحمة الله علیه ان تمام ابواب و ضوابط میں درستی وصواب کے معترف ہیں سوااس کے کہ اس اخیر ھے پریوں استدراك

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup>شرح العقود رسم المفتى بحواله الحاوىالقد سى رساله من رسائل ابن عابدين تسهيل اكي**دُ م**ي لا بور ا/ ٢٧،٢٦ 115شرح العقود رسم المفتى بحواله الحاوي القدسي رساليه من رسائل ابن عابدين سهيل اكبرُ مي لا هور ١/ ٢٧- ٢

الاخير بقوله لكن قدمنا ان ما نقل عن الامام من قوله اذا صح الحديث فهو مذهبي محبول على مالم يخرج عن المذهب با لكلية كما ظهر لنا من التقرير السابق ومقتضاه جواز اتباع الدليل وان خالف ما وافقه عليه احد صاحبيه ولهذا قال في البحر عن التتارخانية اذاكان الامام في جانب وهما في جانب خير المفتى وان كان احدهما مع الامام اخذ بقو لهما الا اذا اصطلح المشائخ على القول الأخر فيتبعهم كما اختار الفقيه ابو الليث قول زفر في مسائل اختار الفقيه ابو الليث قول زفر في مسائل

و أقال في رسالته المسهاة رفع الغشاء في وقت العصر والعشاء لاير جح قول صاحبيه او احدهما على قوله الالموجب وهو اما ضعف دليل الامام واما للضرورة والتعامل كترجيح قولهما في الهذارعة والمعاملة

فرمایا ہے لیکن ہم پہلے بتا چکے کہ امام سے نقل شدہ ان کا ارشاد "جب حدیث صحیح ہو تو وہی میرا مذہب ہے "اس پر محمول ہے جو مذہب سے بالکلیہ خارج نہ ہو، جبیا کہ تقریر سابق سے ہم پر مکشف ہوا۔ اور اس کا مقتضی یہ ہے کہ دلیل کا تباع اس صورت میں بھی جائز ہے جب دلیل امام کے ایسے قول کے خالف ہو جس پر صاحبین میں سے کوئی ایک، حضرت امام کے موافق ہوں۔ اسی لئے بحر میں تاتار خانیہ سے نقل کرتے ہوئے لکھا ہے کہ جب امام ایک طرف ہوں اور صاحبین میں سے ایک، امام کے ساتھ ہوں تو ان ہی دونوں حضرات صاحبین دو سری طرف تو مفتی کو تخییر ہے اور اگر صاحبین میں سے ایک، امام کے ساتھ ہوں تو ان ہی دونوں حضرات میں امام اور ایک صاحب) کا قول لیا جائے گامگر جب کہ قول دیگر میں امام زفر کا قول لیا جائے گامگر جب کہ قول دیگر جبیا کہ فقیہ ابو اللیث نے چند مسائل میں امام زفر کا قول اختیار کیا ہے۔

(۲۵) علامہ شامی اپنے رسالہ "رفع الغشاء فی وقت العصر والعشاء "میں رقم طراز ہیں صاحبین یا ایک کے قول کو قول امام پر ترجیح نہ ہوگی مگر کسی موجب کی وجہ سے۔ وہ یا تو دلیل امام کا ضعف ہے ، یا ضرورت اور تعامل جیسے مزار عت ومعاملت میں قول صاحبین

<sup>116</sup> شرح العقود رسم المفتى بحواله الحاوى القدسي رساليه من رسائل ابن عابدين تسهيل اكبر مي لا مور الإ ٢٧

واماً لان خلافهما له بسبب اختلاف العصر و الزمان وانه لوشاهده مأوقع في عصر هبالوافقهها كعدم القضاء بظاهر العدالة ويوافق ذلك ما قاله 'العلامة المحقق الشيخ قاسم في تصحيحه فن كر ماقه منا من كلامه في توضيع مرامه وفيه ان الا خذ بقوله الافي مسائل يسيرة اختار والفتوى فيهاعلى قولهما اوقول احدهما وانكان الأخر مع الامام 117 اهوهومحل استشهاده يخالف فيه قولهم الصوري جبيعاً فضلا عما اذا خألف احدهم

کی ترجیح ما یہ ہے کہ صاحبین کی مخالفت عصر و زمان کے اختلاف کے باعث ہے اگر امام بھی اس کا مشاہدہ کرتے جو صاحبین کے دور میں رو نما ہوا توان کی موافقت ہی کرتے۔ جیسے ظاہر عدالت پر فیصلہ نہ کرنے کامسلہ ۔اس کے مطابق وہ بھی ہے جو علامہ محقق شیخ قاسم نے اپنی تصحیح میں فرمایا اس کے بعد ان کاوہ کلام ذکر کیا ہے جو ہم مقصود کلام کی تو ضیح میں پہلے نقل کرآئے ہیں ،اس میں یہ عبارت بھی ہے مر جگہ امام ہی کا قول لیا گیا ہے مگر صرف چند مسائل ہیں جن میں ان حضرات نے صاحبین کے قول پر ، ما صاحبین میں سے محسی اقول: قد علمت ف ان كلامر العلامة قاسم فيما الك ك قول يرر اگرچه دو سرك صاحب ، امام كے ساتھ ہوں ۔ فتوی اختیار کیا ہے اھ ۔ یہی حصہ یہاں علامہ شامی کا محل استشاد ہے (کلام بالاسے مطابقت کے ثبوت میں یہی عبارت وہ پیش کرنا چاہتے ہیں )

اقول: بد معلوم موچكاكه علامه قاسم كاكلام مذكوراس صورت سے متعلق ہے جو ان سبھی حضرات کے قول صوری کے بر خلاف ہو ، کسی ایک کے برخلاف ہو ناتو در کنار

ف: معروضة على العلامة ش

<sup>117</sup> شرح العقود رساله من رسائل ابن عابدين تسهيل اكبُّه مي لا هور الـ ٢٧

یبی حال کلام تا تا رخانیہ کا بھی ہے۔ کیوں کہ اس میں استنا اس صورت کا ہے جس میں امام اور امام کے ساتھ صاحبین میں جو ہیں دو نوں کی مخالفت پر مر جحین کا اجماع ہو۔ اور اس صورت کا سوا ان چھ صور توں کے کبھی وجو د ہی نہ ہوگا اس صورت کے لئے یہ قید بھی نہیں کہ تینوں ائمہ میں سے کسی ایک کے موافق ہی ہو دی لئے ایکی صورت میں تینون ائمہ کو چھوڑ کر امام زفر کا قول اختیار کرنے کاذکر گزر چکا ہے۔ اب رہااذا صح الحدیث اور ضعف دلیل کا معالمہ تو یہ دونوں بھی اس صورت کو شامل ہیں جو تینوں ہی ائمہ رضی الله تعالی اس صورت کو شامل ہیں جو تینوں ہی ائمہ رضی الله تعالی ان سبھی حضرات کی مخالفت کی ہے ان ہی میں سے حرمت میں سب کی صورت میں باپ اور رضا عی جانور ) کا مسئلہ ہے۔ اور محقق علی الاطلاق نے رضا کی باپ اور رضاعی بیٹے کی ہیوی کی حرمت میں سب کی مخالفت کی ہے۔ و کلام اسی صورت سے خاص کیوں رکھا جائے جس میں صاحبین میں سے کوئی ایک موافق امام ہوں ؟

وكذاكلام أن التأترخانية فأنه انها استثنى مااجع فيه البرجحون على خلاف الامام ومن معه من صاحبيه ولا يوجد قط الافى احد الوجوة الستة وح ألا يتقيد بوفاق احد من الائمة الثلثة رضى الله تعالى عنهم الا ترى أن الى ذكر اختيار قول زفر

اما حديثا اذا صح الحديث في وضعف الدليل في فشاملان ما يخالف الثلثة رضى الله تعالى عنهم الا ترى ان الامام الطحاوى خالفهم جبيعا في عدة مسائل منها تحريم الضب والبحقق حيث اطلق في تحريم حليلة الاب والا بن رضاعاً فكيف يخص الكلام بها اذا وافقه احدها دون الأخر-

ف: معروضة عليه

ف: ٢: معروضة عليه

فـ٣:معروضة عليه

ف:معروضة عليه

ف٥:معروضة عليه

فأن قلت اذا وافقاً فلا خلاف عندنا ان المجتهد في مذهبهم لايسعه مخالفتهم فلاجل هذا الا جماع يخص الحديثان بما اذا خالفه احدهما قلت كذا لا خلاف فيه عندنا اذا كان معه احد صاحبيه رضى الله تعالى عنهم كما اعترفتم به تصريحا۔

اگریہ کہتے: کہ جب صاحبین موافق امام ہوں تو ہمارے یہاں اس بارے میں کوئی اختلاف نہیں کہ مجتبد فی المذہب کے لئے ان حضرات کی مخالفت روانہیں اسی اجماع کی وجہ سے اذا صح الحدیث اور ضعیف دلیل کے معاملے کو اس صورت سے خاص رکھا جائے گا جس میں صاحبین میں سے کوئی ایک مخالف امام ہوں۔

تومیں کہوں گا: اسی طرح ہمارے یہاں اس بارے میں اس صورت میں بھی کوئی اختلاف نہیں جب صاحبین میں سے کوئی ایک موافق امام ہوں جیسا کہ آپ نے صراحة اس کا اعتراف کیا۔

[الحاصل تفصیل بالاسے یہی ثابت ہواکہ اذا صبح الحدیث اور ضعف دلیل والی صور توں میں مجہدکے لئے جواز ہے کہ وہ اپنی دستیاب حدیث اور اپنی نظر میں قوی دلیل کی روسے تینوں ائمہ کے خلاف جاسکتا ہے۔ لیکن اس تحقیق پر یہ اعتراض ضرور پڑے گا کہ اس کے لئے تینوں حضرات کی مخالفت کا جواز کیسے ہو سکتا ہے جبکہ علماء نے بالا تفاق یہ قاعدہ رکھاہے کہ جب تینوں ائمہ متفق ہوں یا امام کے ساتھ صاحبین میں سے کوئی ایک متفق ہوں تو ان کے اجاع سے قدم باہر نکالنے کی گنجائش نہیں۔ یہ اجماع مطلقاً مجتھد اور غیر مجتھد دونوں کے حق میں ہے۔ اختلاف ہوں تو اس صورت میں جبکہ صاحبین باہم متفق اور امام کے مخالف ہوں اگر وہ تحقیق درست ہے تو اس اجماع مرافعت کا معنی کیا ہے؟ اور اس کھلے ہوئے تضاد کا حل کیا ہے؟۔۔۔۔ اس کا حل رقم کرتے ہوئے امام احمد رضاخان علیہ الرحمہ آگے فرماتے بیں ۱۲ متر جم]

فألاوجه عندى ان معنى نهى المجتهد عنه نهى المقلدان يتبعه فيه نهيا وفاقيا يخلاف

تو بہتر جواب اور حل: میرے نزدیک یہ ہے کہ اس مخالفت سے مجتد کی ممانعت کا مطلب مقلد کو اس بارے میں مجتد مخالف کی متابعت سے بازر کھنا ہے (یعنی الفاظ

مااذا خالفاًه فأن فيه قيلا أن التخيير عام كما سبق فلأن يتبع مرجحاً رجح قولهما أولى وربما يلمح اليه قول المحقق في حيث اطلق في مسألة الجهر بالتأ مين لو كان الى في هذا شيئ لوفقت بأن رواية الخفض يرادبها عدم القرع العنيف ورواية الجهر بمعنى قولها في زير الصوت وذيله ورواية الجهر بمعنى قولها في زير الصوت وذيله لا يتبع عليه فقال لوكان الى شيئ والله تعالى اعلم.

تویہ ہیں کہ مجہد مخالفت نہ کرے مگر مقصود یہ ہے کہ مقلد
الی مخالفت کی پیروی نہ کرے۔ رہا مجہد توجب اس کے خیال
میں ائمہ ثلاثہ کے خلاف حدیث صحیح موجود ہے ، یا ان کے
مذہب کے بر خلاف توی دلیل عیاں ہے تواسے اپنے اجتہاد
کو کام میں لانے اور ائمہ کے خلاف جانے سے روکا نہیں
جاسکتا۔ اگر اسے روکا گیا ہے تواس سے مقصود مقلد ہے کہ وہ
تینوں یاان دواماموں کی مخالفت کی صورت میں اس مجہد کی
پیروی نہ کرے ۱۲متر جم) بخلاف اس صورت کے جس میں
مقلد کے لئے مجہد مخالف کی پیروی سے بالاجماع ممانعت
مقلد کے لئے مجہد مخالف کی پیروی سے بالاجماع ممانعت
مقلد کے لئے مجہد مخالف کی پیروی سے بالاجماع ممانعت
مام ہے۔ یعنی مجہد وغیر مجہد ہم ایک قول یہ بھی ہے کہ تخییر
عام ہے۔ یعنی مجہد وغیر مجہد ہم ایک قول یہ بھی ہے کہ تخییر
خبیں کے قبل میں مجہد وغیر مجہد ہم ایک کو مخالفت کا اختیار ہے ،
خبیر خبیر کی ایس صورت میں ایک قول یہ بھی ہے کہ تخییر
خبیر کے نے قبل صاحبین کو ترجے دی ہو تو ہدر جہ اولی اس کا اسے
جبیا کہ گزرا ، تواگر مقلد کسی ایسے مرجے کی پیروی کر لے
خبیر جن نے قول صاحبین کو ترجے دی ہو تو ہدر جہ اولی اس کا اسے
اختیار ہوگا۔

اس کا پچھ اشارہ آبین بالجسر کے مسئلے میں محقق علی الاطلاق کے اس کلام میں بھی جھلکتا ہے ، وہ فرماتے ہیں : اگر اس بارے میں مجھے پچھ اشارہ ہو تا تویوں تطبیق دینا کہ آ ہت ہے کہنے والی روایت سے مرادیہ ہے کہ

ف فائدہ: امام محقق علی الاطلاق نے باوصف مرتبہ اجتہاد مسئلہ جسر آمین میں مخالفت مذہب کی جراءت نہ کی اور فرمایا مجھے کچھ اختیار ہوتا تو میں یوں دونوں قولوں میں اتفاق کراتا کہ نہ زور سے ہونہ بالکل آہت مسلمانو! انصاف، ان اکابر کی تو یہ کیفیت، اور جاہلان بے تمیز کہ ان اکابر کا کلام بھی نہ سمجھ سکیں وہ امام کے مقابلہ کو تیار۔

<sup>118</sup> فتح القدير ، كتاب الصلوة، باب صفة الصلوة، مكتبه نوريه رضويه تنظم ( ٢٥٧١

کرخت آ واز نہ ہو اور جسر والی کی روایت کامعنی یہ ہے کہ آ واز کے انداز اور اور آ واز کے ذیل میں ادا کرے یہاں محقق علیہ الرحمہ اپنی رائے ۔ کے اظہار سے بازنہ رہے اور انہیں معلوم تھا کہ اس بارے میں ان کی متابعت نہ ہو گی اس لئے بیہ بھی فرمایا کہ "اگر مجھے کچھ اختیار ہوتا"۔ والله تعالى اعلم!

> ان يتوجه إلى احد والمقصود به غيره قال تعالى ....هَنْ...بهَا 119 وقال عزوجل ..... مَنْ... لا تقبل صده و لا تنفعل با ستخفافهم والله تعالى اعلم ـ

وفي ٢٠ كتاب التجنيس والمزيد للامام الاجل صاحب الهداية ثمرط من اوقات الصلوة الواجب عندى ان يفتى بقول الى حنيفة على كل حال A1<sup>121</sup>

ومجیعی النهی علی هذا <sup>ن</sup> الاسلوب غیر مستنکو | اور اس طرزیر نہیں آنا کہ تو جہ کسی کی جانب ہو اور مقصود کوئی اور ہو، کوئی اجنبی و نامعروف چیز نہیں باری تعالی کاار شاد ہے" توہر گز کچھے اس کے (قیامت کے) ماننے سے وہ نہ روکے جواس پر ایمان نہیں لاتا "اور رب عز وجل کافرمان ہے: "اور تههیں سبک نه کردیں وہ جو یقین نہیں رکھتے "پہلی آیت میں نہی ان کے لئے ہے جوابیان نہیں رکھتے مگر " مقصود یہ ہے کہ ان کی رکاوٹ تم قبول نہ کرو"اسی طرح دوسری آیت میں کہ وہ سبک نہ کریں اور مقصود ہیہ ہے کہ "تم ان کے استخفاف کا اثر

(۲۷)امام بزرگ صاحب مداییه کی کتاب التجنیس والمزید پھر طحطاوی او قات الصلاة میں ہے میرے نزدیک واجب یہ ہے کہ مرحال میں امام ابو حفیہ کے قول پر فتوی دیا جائے۔اھ

ف: قرينهي: پرواليقصودنهي عن غيرهـ

<sup>17/</sup>٢٠ القرآن 17/٢٠

<sup>120</sup> القرآن ۲۰/۳۰

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> حاشيه طحطاوي على الدر المحتار بحواله التجنيس كتاب الصلوة المكتبية العربيه كوئية ا/24 ا

وفى ط منها قد تعقب أنوح افندى مأذكر فى السورمن ان الفتوى على قولهما (اى فى الشفق) بانه لايجوز أن الاعتباد عليه لانه لايرجع قولهما على قوله الالموجب من ضعف دليل او ضرورة او تعامل او اختلاف زمان 122 اه ومر رد المحقق حيث اطلق على المشائخ فتؤهم بقولهما فى مواضع من كتابه وانه قال لا يعدل عن قوله الالضعف دليله 1123ه

وق ١٠ "نقله شواقره كالبحرا"

اقول ولم يستثن ما سواة لما علمت ان ذلك عين العمل بقول الامام لاعدول عنه فمن أستثناها

(۲۸) طحطاوی او قات الصلاة میں ہے بھی ہے: در رمیں جو ذکر کیا ہے کہ شفق کے بارے میں فتوی قول صاحبین پر ہے، کہ اس پر علامہ نوح آفندی نے ہے تعاقب کیا ہے کہ: اس پر اعتماد جائز نہیں اس لئے کہ قول امام پر قول صاحبین کو ترجیح نہیں دی جائز نہیں مگر ضعف دلیل ، یا ضروت ، یا تعامل ، یا اختلاف زمان جیسے کسی موجب کے سبب۔اھ

(۲۹) یہ گزر چکا کہ محقق علی الاطلاق نے قول صاحبین پر افتا کے باعث مشاک پر اپنی کتاب کے متعد و مقامات پر رد کیا ہواستوں نے فرمایا کہ قول امام سے عدول نہ ہوگا سوااس صورت کے کہ اس کی دلیل کمزور ہو۔اھ

(۱۰۰-۳۱) اسے علامہ شامی نے بھی بحر کی طرح نقل کیا ہے اور بر قرار رکھاہے۔

اقول: محقق علی الاطلاق نے ضعف دلیل کی صورت کے علاوہ اور کسی صورت کا استثنافہ کیا اس کی وجہ معلوم ہو چکی ہے اور صور تول میں

ف مسکلہ: دریارہ وقت عشاجو قول صاحبین پر بعض نے فتوی دیاعلامہ نوح نے فرمایااس پر اعتاد جائز نہیں۔

ف: توفيق نفيس من المصنف بين عبارات الائمة في تقديم قول الامام المختلفة ظاهرا

<sup>122</sup> حاشيه طحطاوى على الدر المحتار بحواله التجنيس كتاب الصلوة المكتبية العربيه كوئية الـ120 123 شرح عقود رسم المفتى رساله من رسائل ابن عابدين سهيل اكيرُ مى لامور (۲۴/۱

كالخانية والتصحيح وجامع الفصولين والبحر والخير ورفع الغشاء ونوح وغيرهم نظر الى الصورة ومن ترك نظر الى المعنى فأن استثنى ضعف الدليل كالمحقق فنظره الى المجتهد وان لم يستثن شيئا كالامام صاحب الهداية والامام الاقدام عبدالله بن المبارك فقوله مأش على ارساله في حق المقلد.

فظهر ولله الحمد ان الكل انها يرمون عن قوس جارى ہے۔ واحدة ويرومون جميعاً ان المقلد ليس له ايک، تال الا اتباع الامام في قوله الصورى ان لم يخالفه مقلد كے لئے قوله الضرورى والاففى الضرورى

وفى "شرح العقود رأيت فى "بعض كتب المتأخرين نقلا عن "ايضاح الاستدلال على المتأخرين نقلا عن "ايضاح الاستدلال على ابطأل الاستبدال لقاضى القضاة شمس الدين الحريرى احد شراح الهداية ان "صدر الدين سليمن قال ان هذه الفتاوى هى اختيارات المشائخ فلا تعارض كتب المذهب

در اصل بعینہ قول امام پر عمل ہے جس سے عدول نہیں ہوسکتا تو جن حضرات نے استثناکیا ہے جیسے خانیہ، تضحیح، جامع الفصولین، بحر، خیر، رفع الغشاء، علامہ نوح وغیر ہم ۔ انہوں نے ظاہر صورت پر نظر کی ہے۔ اور جنہوں نے استثناء نہیں کیا انہوں نے معنی کا لحاظ کیا ہے۔ پھر اگر ضعف دلیل کا استثنا کردیا۔ جیسے محقق علی الاطلاق نے اس میں مجتبد کا اعتبار کیا ہے۔ اور اگر کچھ بھی استثنا نہ کیا جیسے امام صاحب ہدایہ اور امام اقدم عبدالله بن مبارک تو یہ مقلد کے حق میں حکم اطلاق پر حاری ہے۔

جمدہ تعالی اس تفصیل و تطبیق سے روشن ہوا کہ سبھی حضرات ایک ہی کمان سے نشانہ لگارہے ہیں اور سب کا بیہ مقصود ہے کہ مقلد کے لئے صرف اتباع امام کا حکم ہے یہ اتباع امام کے قول صوری کا ہوگا گر قول ضروری اس کے خلاف نہ ہو، ورنہ قول ضروری کا اتباع ہوگا۔

(۳۲۔۔۔۔۳۳) "شرح عقود میں ہے میں نے "ابعض کتب متاخرین میں قاضی القضاۃ شمس الدین حریری شارح بدایہ کی کتاب" "ایضاح الاستدلال علی ابطال الاستدلال علی ابطال الاستدال" سے منقول یہ دیکھا کہ "صدرالدین سلیمان نے فرمایاان فتاوی کی حثیت یہی ہے کہ یہ مشاکخ کی ترجیحات اور ان کے اختیار کر دہ اقوال واحکام ہیں تو یہ کتب مذہب کے مقابل نہیں ہوسکتے "

قال وكذا <sup>٢٦</sup> كان يقول غيرة من مشائخنا وبه اقول <sup>124</sup>اهوتقدم قول الخير <sup>٢٥</sup> ثم ش<sup>^1</sup>البقرر عندنا انه لايفتى ولا يعمل الا بقول الامأم الاعظم الا لضرورة وان صرح المشائخ ان الفتوى على قولهما <sup>125</sup>اه

وايضاً قول "البحر ثمرش "يجب الافتاء بقول الامام وان لم يعلم من اين قال 126ه

وفى "ردالمحتار قد قال فى "البحر لا يعدل عن الله المام الى قولهما أو قول احدهما الالضرورة من ضعف دليل أو تعامل بخلافه

كالمزارعة وان صرح المشائخ بأن الفتوى على قولهماً <sup>127</sup>اهوهكذا اقرة "أفي منحة الخالق\_

فرماتے ہیں کہ یہی بات ہمارے دوسرے شیوخ بھی فرماتے اور میں بھی اسی کا قائل ہوں۔

(۳۸۔۔۔۳۸) اللہ خیر سے پھر اللہ اللہ گزر چکا کہ ہمارے نزدیک مقر ر اور طے شدہ یہی ہے کہ صورت ضر ورت کے سوا فتوی اور عمل امام اعظم ہی کے قول پر ہوگا۔ اگرچہ مشائخ تصر تح فرمائیں کہ فتوی صاحبین کے قول پر ہے۔اھ اسلہ بھی گزر چکا کہ قول امام پر ہی افتا واجب ہے اگرچہ سے معلوم نہ ہو کہ ان کا ماخذ اور امام پر ہی افتا واجب ہے اگرچہ سے معلوم نہ ہو کہ ان کا ماخذ اور

(۱۲--- ۱۳ ) اگر دالمحتار میں ۲۴ بحر سے نقل ہے قول امام کے قول مام کے قول مار سام نقل صورت مزارعت جیسے تعامل کی ضرورت کے سوا عدول نہ ہوگا گرچہ مشاکخ کی صراحت یہ ہو کہ فتوی صاحبین کے قول پر ہے اصطلامہ شامی نے منحۃ الخالق میں بھی اس کلام بحر کوائی طرح بر قرار رکھا ہے۔

<sup>124</sup> شرح عقود رسم المفتی رساله من رسائل ابن عابدین سهیل اکیڈ می لاہور ۱۳۶۱ میں 126

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup>ر دالمحتار مطلب اذا تعارض التضحيح داراحياء التراث العربي بير وت ۲۱٫۱۱ الفتاوى الخيريه كتاب الشادات دارالمعرفة بير وت ۲۱ ۳۳ الاستادي الخارجي التراث العربي بير وت ۲۱۹۱، دالمحتار اذا تعارض التصحيح داراحياء التراث العربي بير وت ۲۹۱۱ مورالمحتار اذا تعارض التصحيح داراحياء التراث العربي بير وت ۲۹۱۱ مورالمحتار اذا تعارض التصحيح داراحياء التراث العربي بير وت ۲۹۱۱ مورالمحتار اذا تعارض التصحيح داراحياء التراث العربي بير وت ۲۹۱۱ مورالمحتار اذا تعارض التصحيح داراحياء التراث العربي بير وت ۲۹۱۱ مورالمحتار اذا تعارض التصحيح داراحياء التراث العربي بير وت ۲۹۱۱ مورالمحتار اذا تعارض التصحيح داراحياء التراث العربي بير وت ۲۹۱۱ مورالمحتار التراث التحتار ا

"وفيه من النكاح قبيل الولى في مسألة دعوى النكاح منه او منها ببينة الزور وقضاء القاضى بها عند قول الدر تحل له خلافا لهما وفي الشرنبلا لية عن المواهب وبقولهما يفتى 128 ما نصه قال الكمال قول الامام اوجه قلت وحيث كان الاوجه فلا يعدل عنه لما تقرر انه لايعدل عن قول الامام الا لضرورة او ضعف دليله كما اوضحناه في منظومة رسم المفتى و شرحها 129 هم الرواية ونص عليه محمد و رووه عن ابي حنيفة ظهر انه الذي عليه العمل وان صرح بأن المفتى به خلافه 130 هم المنه العمل وان صرح بأن المفتى به خلافه 130 هم المنه المن

هذه نصوص العلماء رحمهم الله

(۱۲۴۳) در مختار کتاب النکاح میں باب الولی سے ذرا پہلے یہ مسئلہ ہے کہ مرد یا عورت نے دعوی کیا کہ اس سے میرا نکاح ہو چکا ہے اس دعوے پر جموٹے گواہ بھی پیش کردئے اور قاضی نے جبوت نکاح کا فیصلہ بھی کردیا توعورت اس مردکے لئے حلال ہوجائے گی اور صاحبین کے قول پر حلال نہ ہوگی شر نبلالیہ میں مواهب کے حوالے سے یہ لکھا ہے کہ صاحبین ہی کے قول پر فتوی ہے۔ اس کے تحت ردالمحتار میں یہ کلام ہی کے قول پر فتوی ہے۔ اس کے تحت ردالمحتار میں یہ کلام ہی کہتا ہوں جب قول امام اوجہ ہے تواس سے عدول نہ کیا جائے گا کیونکہ یہ امر طے شدہ ہے کہ ضرورت یا قول امام کی دلیل ضعیف ہونے کے سوااور کسی حال میں قول امام سے عدول نہ ہوگا جیسا کہ منظومہ رسم المفتی اوراس کی شرح میں عدول نہ ہوگا جیسا کہ منظومہ رسم المفتی اوراس کی شرح میں میں واضح کر بھے ہیں۔

(۳۵)اسی (رد المحتار) میں ہبہ مشاع کے بیان میں ہے جب
یہ معلوم ہو گیا کہ یہی ظام الروایہ ہے، اسی پر امام محمد کا نص
ہے او راسی کو ان حضرات نے امام ابو حنیفہ سے روایت کیا
ہے توظام ہو گیا کہ عمل اسی پر ہوگا گرچہ یہ صراحت کی گئ ہو
کہ مفتی بہ اس کے خلاف ہے۔اھ
یہ ہیں علاء کے نصوص اور ان کی تصریحات

<sup>194</sup> الدرالختار، نمتاب النكاح فصل في المحرمات مطبع مجتبائي دبلي الر 194 129 ردالمحتار ، نمتاب النكاح فصل في المحرمات مطبع داراحياء التراث العربي بيروت ٢٩٣/٢ 130 ردالمحتار ، نمتاب الهيه مطبع داراحياء التراث العربي بيروت ١١١/٣

تعالى ورحبنابهم وهي كهاترى كلهاموافقة لهافي البحر ولم يتعقبه فيها علبت الا عالمان متأخران کل منهبا عاب واب وانکر و اقرو فارق و رافق وخالف و وافق وهما العلامة خير الرملي والسيد الشامي رحمهما الله تعالى ولا عبرة بقول

وقد علمت ان لا نزاع في سبع صور انها ورد خلاف ضعيف في الثامن وهي ما اذا خالفه صاحباه كوئي اعتبار نبير. على ترجيح شيئ منهماً فعنه ذاك جاء قيل ضعيف مجهول القائل بل مشكوك الثبوت"ان المقلد يتبع مأشاء منهبا والصحيح المشهور المعتمد المنصور انه لايتبع الاقول الامأم والقولان كما ترى مطلقان مرسلان لانظر في شيئ منهما لترجيح

الله تعالی ان پر رحمت نازل فرمائے اور ان کے طفیل ہم پر بھی رحمت فرمائے۔آب دیکھ رہے ہیں کہ یہ تمام نصوص کلام بح کے موافق ہیں اور میرے علم میں محسی نے بھی اس پر کوئی ۔ تعاقب نه کیا سوا دو متاخر عالموں کے ، دونوں حضرات میں سے مرامک نے عیب بھی لگا ہااور رجوع بھی کیا،انکار بھی کیا اوراقرار بھی ، مفارقت بھی کی اور مرافقت بھی مخالفت بھی اور موافقت بھی یہ ہیں علامہ خیر الدین رملی اور سید امین الدين شامي رحمهما الله تعالى ، اور نحسي مضطرب كلام كايول ہي

متوافقين على قول واحد، ولم يتفق المرجعون له بهي معلوم بوجكاكه اس مسّله كي سات صورتول مين كوئي ا نزاع نہیں ،ایک ضعیف اختلاف صرف آٹھویں صورت میں آیا ہے۔ وہ صورت پیر ہے کہ صاحبین ماہم ایک قول پر متفق ہوتے ہوئے امام کے خلاف ہوں اور م جحین دونوں قولوں میں سے کسی کی ترجیح پر متفق نہ ہوں ، بس اسی صورت میں ایک ضعیف قول آیا ہے جس کے قائل کا بیانہیں ، بلکہ اس کے وجود میں بھی شبہ ہے ، وہ قول بیر ہے کہ مقلد دونوں میں ہے جس کی چاہے پیروی کرے ، صحیح مشہور معتمد منصور قول یہ ہے کہ مقلد قول امام کے سواکسی کی پیروی نہ کرے ، بیہ دونوں قول جبیہا کہ آپ کے سامنے ہے، مطلق اور مرطرح کی قید ہے آزاد ہیں۔ کسی میں ترجیح باعدم ترجیح کا

او عدمه۔

المذكور

لكن المحقق الشاهي اختار لنفسه مسلكا اورضيح مين مطلقًا يابندامام ركها يًا به) جديدا لا اعلم له فيه سندا سديدا و هو ان المقلد لاله التخيير ولا عليه التقييد بتقليد الامام بل عليه أن يتبع المرجمين قال في صدر ردالمحتار قول السراجية الاول اصح اذا لم يكن المفتى مجتهدا فهو صريح في ان المجتهد يعني من كان اهلًا للنظر في الدليل يتبع من الاقوال مأكان اقوى دليلا والا اتبع الترتيب السابق وعن هذا ترهم قدير جحون قول بعض اصحابه على قوله كمار جحوا قول زفر وحده في سبع عشرة مسألة فنتبع مارجوه لانهم اهل النظر في الدليل 131 اه

وقال في قضائه لا يجوز له مخالفة الترتيب

کوئی لحاظ نہیں رکھا گیا ہے (ضعیف میں مطلقًا اختیار دیا گیا ہے کین محقق شامی نے اپنے لئے ایک نیا مسلک اختیار کیاہے

جس کی کوئی صحیح سند میرے علم میں نہیں وہ مسلک بیہ ہے کہ مقلد کونہ اختیار ہےنہ تقلید امام کی یابندی بلکہ اس پریہ ہے کہ م جحین کی پیروی کرنے

ر دالمحتار کے نثر وع میں لکھتے ہیں سراجیہ کی عبارت "اول اصح ہے جب کہ وہ صاحب اجتہاد نہ ہو"، اس بارے میں صریح ہے کہ مجتبد لیعنی وہ جو دلیل میں نظر کا اہل ہو ، اس قول کی پیروی کرے گا جس کی دلیل زیادہ قوی ہو ورنہ ترتیب سابق کااتیاع کرے گا۔ اسی لئے دکھتے ہو کہ مرجحین بعض او قات امام صاحب کے کسی شاگر دیے قول کو ان کے قول پر ترجیح دیتے ہیں جیسے سترہ مسائل میں تنہاامام زفر کے قول کو ترجیح دی ہے تو ہم اسی کی پیروی کریں گے جسے ان حضرات نے تر جے دے دی کیوں کہ وہ دلیل میں نظر کے اہل تھے۔اھ اور رد المحتار كتاب القضاء ميں لكھا: اس كے لئے ترتیب مذكور كى مخالفت جائز نہيں

<sup>131</sup> د المحتار مطلب رسم المفتى داراحياء التراث العربي بيروت (۴۸/

مگر جب کہ اسے ایساملکہ ہو جس سے قوت دلیل بروہ آگاہ ہونے کی قدرت رکھتا ہے ، اسی سے پہلے قول کامال وہی تھہرا جو حاوی میں ہے کہ صاحب اجتہاد مفتی کے حق میں قوت دلیل کا اعتبار ہے۔ ہاں اس میں کچھ مزید تفصیل ہے جس سے حاوی نے سکوت اختیار کیا۔ تو دونوں قول اس پر متفق ہو گئے کہ اصحاب ترجیح مشائخ میں سے مجتہد فی المذہب یر مطلقاً قول امام لینا ضروری نہیں بلکہ اس کے ذمہ یہ ہے کہ دلیل میں نظر کرے اور جس قول کی دلیل اس کے نز دیک رائح ہواس سے ترجیح دے ،اور ہمیں اس کی پیروی کرنا ہے جسے ان حضرات نے ترجیح دے دی اور جس پر اعتماد کیا جیسے وہ ا گرانی حیات میں کہیں فتوے دیتے تو یہی ہوتا جیسا کہ شروع کتاب میں علامہ قاسم سے نقل کرتے ہوئے شارح نے اس کی تحقیق کی ہے ،اورآ گے ملتقط کے حوالے سے آرہاہے کہ اگر قاضی صاحب اجتهاد نه ہو تواسے مرجحین کی تقلید اور ان کی رائے کا اتاع کرنا ہے اس کے خلاف فیصلہ کردے تو نافذینہ ہوگا، اور فیاوی ابن الشلبی میں ہے کہ قول امام سے عدول نہ ہوگامگراس صورت میں جب کہ مشائخ میں سے کسی نے بیہ تصر کے کردی ہو کہ فتوی کسی اور کے قول پر ہے ،اسی ہے بح کی یہ بحث ساقط ہو جاتی ہے کہ ہمیں قول امام پر ہی فتوی دینا ہے اگر چہ مشاکخ نے اس کے خلاف

الا اذا كان له ملكة يقتدر بها على الاطلاع على قوة المدرك ويهذارجع القول الاول الى مأفي الحاوي من أن العبرة في المفتى المجتهد لقوة المدرك نعم فيه زيادة تفصيل سكت عنه الحاوي فقد اتفق القولان على أن الاصح هو أن المجتهد في المذهب من المشائخ الذين هم اصحاب الترجيح لايلزمه الاخذ بقول الامام على الاطلاق بل عليه النظر في الدليل وترجيح مارجح عنده دليله ونحن نتبع ما رجحوه واعتبدوه كبالو افتوا في حياتهم كبا حققه الشارح في اول الكتاب نقلا عن العلامة قاسم وبأتى قريباعن الهلتقط انهان لمريكن مجتهدا فعليه تقلبدهم واتباع أيهم فأذا قضى بخلافه لا ينفذ حكمه وفي فتأوى ابن الشلبي لايعدل عن قول الامأم الا اذا صرح احد من المشائخ بأن الفتوى على قول غيره وبهذا سقط ما بحثه في البحر من ان علينا الافتاء بقول الامام وان افتى المشائخ

فتوى ديا ہو۔اھ

اقول اولا: يه جيساآب ديھرے ہيں ايك نيا قول ہے۔ جو ہمارے تینوں ائمہ رضی الله تعالی عنہم کے اجماع کے بر خلاف ہو، حالاں کہ صریح نصوص اس کے خلاف ہیں، جبیبا کہ ملاحظہ کر چکے ، ہاں قول ضروری کا ہم انتباع کریں گے جہاں امام کا قول ضروری ہو، خواہ اس کے ساتھ ترجیح ہو بانہ ہو، بلکہ ترجیحاس کے برخلاف ہو جب بھی ، جبیبا کہ معلوم ہوا تواس میں ترجیح کی پیروی نہیں بلکہ قول امام کی ہے۔ یہاں اس سے بھی ذہول ہے بلکہ اور بھی زیادہ ہے اس کئے کہ (محل نزاع صرف وہ صورت ہے) جس میں صاحبین ہاہم ایک قول پر متفق ہونے کے ساتھ امام کے

بخلافه 132 اه

اقول اولا ف فاكماترى قول مستحدث ـ وثانيا أأزاد احداثا باتباع الترجيح المخالف لاجماع ائمتنا الثلثة رضى الله تعالى عنهم وقد سبعت صرائح النصوص على خلافه نعم نتبع القول الضروري حيث كان وجد مع ترجيح او لابل ولو وجد الترجيح بخلافه كما علمت فليس الاتباع فيه للترجيح بل لقول الامامر وثالثاً فيه في أن محل النزاع كما علمت الثاناع كما علمت الثاناع جم كي يوري وضاحت آب كے سامنے الزري تحريره بل فوق ذلك لان ني ماخالف فيه

ف1: معروضة على العلامة ش

صاحباه ينقسم الأن الىستة

ف٢: معروضة عليه

ف\_٣: معروضة عليه

ف- ٤: معروضة عليه

<sup>132</sup> روالمحتار كمتاب القصناء مطلب يفتى بقول الامام على الاطلاق داراحياء التراث بيروت ٣٠٣٠ و٣٠٠ و٣٠٠

اقسام اما يتفق المرجحون على ترجيح قوله او قولهما او يكون ارجح الترجحين لكثرة المرجحين او قوة لفظ الترجيح له اولهما او يتساويان فيه او في عدمه ولا يستا هل لخلاف السيد الاالرابع ان يكون ارجح الترجحين لهما فأذن هو عاشر عشرة علم وقد تعدى الى ماهوا عمن المقسم ايضا وهو اتباع الترجيح سواء خالفه صاحباه او احدهما اولا احد

ورابعاً: ان كان لهذا القول المحدث اثر في الزبر كان قول التقليد بتقليد الامام مرجحاً عليه و واجب الاتباع بوجوه-

خالف ہوں اب اس کی چھ قسمیں ہوں گی، (۱) مر جحین قول المام کی ترجیح پر متفق ہوں (۲) یا قول صاحبین کی ترجیح پر (گرد چکا کہ یہ صورت نہ کبھی ہوئی نہ ہوگی) (۳) مرجمین کی کرد چکا کہ یہ صورت نہ کبھی ہوئی نہ ہوگی) (۳) مرجمین کی کثرت یالفظ ترجیح کی قوت کے باعث دونوں ترجیحوں سے ارج ہول المام کے حق میں ہو (۴) یا قول صاحبین کے حق میں ہو (۵) دونوں قول ترجیح میں برابر ہوں (۲) یا عدم ترجیح میں برابر ہوں (۲) یا عدم ترجیح میں مرابر ہوں، ان میں سے علامہ شامی کے اختلاف کے قابل صرف چو تھی قسم ہے وہ یہ کہ دونوں ترجیحوں میں سے اربح، قول صاحبین کے حق میں ہو مگر اب یہ دس اقسموں میں قول صاحبین کے حق میں ہو مگر اب یہ دس اقسموں میں ہے دسویں قسم بن جاتی ہے ، اور اس حد تک تعدی ہو جاتی ہے جو مقسم سے بھی اعم ہے وہ یہ کہ بہر حال ترجیح کی پیروی ہوگی خواہ مخالف امام دونوں حضرات ہوں یا ایک ہی ہوں ، یا ہوگی خواہ مخالف نہ ہو۔

رابعا: بالفرض اس نوپیدا قول کائتا بول میں کوئی نام ونشان ہو جب بھی تقلید امام کی پابندی والا قول اس پر ترجیح یا فتہ اور واجب الا تباع ہوگا۔ اس کی چند وجہیں ہیں۔

عدہ: وہ اس طرح کہ امام کے مخالف صاحبین ہیں یا ایک یا کوئی نہیں (ا۔۔۔۲) اور ترجے یا عدم ترجے میں سب برابر ہیں (۳) اتفاق قول امام کی ترجے پر ہے (۴) قول صاحبین پر (۵) ایک صاحب کے قول پر (۱) اس پر جو کسی کا قول نہیں (۴؍۔۔۔۲) کبھی واقع ہو کیں نہ ہو گئی (۷) ارج ترجیحات قول امام کے حق میں جو کسی کا قول نہیں۔ محمد احمد مصباحی قول امام کے حق میں جو کسی کا قول نہیں۔ محمد احمد مصباحی

الاول أأنه قول صاحب الامام الاعظم بحر العلم امأم الفقهاء والبحدثين والاولباء سيدنا عبدالله بن المبارك رضي الله تعالى عنه ونفعنا ببركاته العظيمة في الدين والدنيا والأخرة فقد ألم قال في الحاوى القدسي ونقلتموه انتم في شرح العقود متى لم يوجد في المسألة عن ابي حنيفة رواية يؤخذ بظاهر قول ابى يوسف ثم بظاهر قول محمد ثم بظاهر قول زفر والحسن وغيرهم الاكبر فألاكبر الى اخر ، يون بي كبار اصحاب كي آخرى فردتك.) من كان من كبار الاصحاب 133 اه اکثر ہوں، جبیباکہ آپ نے الثاني أن عليه الجمهور والعمل بما عليه أن " الاكثر 134كماصرحتمربه

وجہ اوّل: یہ امام اعظم کے شاگرد ، بحر علم فقہا ، محدثین اور اوليا كے امام سيدنا عبدالله بن مبارك رضى الله تعالى عنه كا قول ہے، خدا ہمیں دین ، دنیااورآ خرت میں ان کی عظیم بر کقو ل سے فائدہ پہنچائے ، حاوی قدسی میں ہے : اور آپ نے شرح عقود میں اسے نقل بھی فرمایا ہے کہ جب مسکلہ میں ا امام ابو حنیفہ سے کوئی روایت نہ ملے تو ظاہر قول امام ابو يوسف، پهر ظامر قول امام محمه، پهر ظامر قول امام زفر وحسن وغیر ہم لیا جائے گا ( ظاہر سے مراد وہ جو ظاہر الروایہ میں ہو جبیها که حاشیه مصنف میں گزرا۲ام) بزرگ تر <u>پ</u>ھر بزرگ تر وجہ دوم: اسی پر جمہور ہیں ، اور عمل اسی پر ہوتا ہے جس پر

ف1: معروضة عليه

ف7 مستلمہ: جب کسی مسئلہ میں امام کا قول نہ ملے امام ابو یوسف کے قول پر عمل ہو، ان کے بعدامام محمد، پھر امام زفر، پھر امام حسن بن زیاد وغیر ہم مثل امام عبدالله بن مبارک وامام اسد بن عمر و وامام زامد ولیث بن سعد وامام عارف داؤد طائی وغیر ہم اکابر اصحاب امام رضی الله تعالی عنہ کے اقوال برعمل ہو۔

ف٣: معروضة عليه

فـ ٣: العمل بهافيه الاكثر

<sup>133</sup> شرح عقود رسم المفتى رساليه من رسائل ابن عابدين سهيل اكيثر مي لا هور الهزي <sup>134</sup>ر دالمحتارياب المياه فصل في البئر داراحيا<sub>ء</sub> التراث العربي بيروت ا/ ١٥١

في ردالمحتار والعقود الدرية واكثرنا النصوص عليه في فتاؤنا وفي فصل القضاء في رسم الافتاء وجسوم: يكي وه قول الثقائف: في هوالذي تواردت عليه التصحيحات وجس التباعها واتفقت عليه الترجيحات فأن وجب اتباعها مطلقاً وان لم يجب سقط البحث رأسا فأنما كان واجب كه المام مطلقاً وان لم يجب سقط البحث رأسا فأنما كان واجب كه المام النزاع في وجوب اتباع الترجيحات فظهر ان توسر عيم كالفي مو في وجوب اتباع الترجيحات فظهر ان نوسر عيم كالتباع واجب نفس النزاع يهدم النزاع واى شيئ اعجب منه وأكه فود زراع واى شيئ اعجب منه العامي لامذهب له وان له ان يقلد من شاء فيما خود تالكؤ في فضاء المنحث نعم ما ذكره المؤلف يظهر بناء على القول بأن من التزم مذهب الامام لايحل له تقليد كرسكات تقليد

خودرد المحتار اور العقود الدربيه ميں اس كى نصر ت كى ہے اور ہم نے اس پر اپنے فتاوى اور فصل القضاء فى رسم الافتاء ميں بحثرت نصوص جمع كردئے ہيں۔

وجہ سوم: یہی وہ قول ہے جس پر تصحیحات کا توار داور ترجیحات
کا اتفاق ہے، تواگر ترجیحات کا اتباع واجب ہے، تواس کا قائل ہو
نا بھی واجب کہ امام کی تقلید ضروری ہے اگر چہ صاحبین
مطلقان کے مخالف ہوں۔ اور اگر اتباع ترجیحات واجب نہیں
توسرے سے بحث ہی ساقط ہو گئ، کیونکہ یہ سار ااختلاف، تر
جیحات کا اتباع واجب ہونے ہی کے بارے میں تھا، اس سے
ظاہر ہوا کہ خود نزاع ہی نزاع کو ختم کر دیتا ہے۔ اس سے زیادہ
عجیب بات کیا ہو گئ؟

خامسا: سید محقق ان لو گوں میں سے ہیں جن کا خیال یہ ہے کہ عامی کا کوئی مذہب نہیں اور وہ جس بات میں چاہے جس کی چاہے تقلید کر سکتا ہے۔ منحة الخالق کی کتاب القضاء میں خود اسی بحث کے تحت لکھتے ہیں، ہاں مولف نے جو ذکر کیا ہے اس قول کی بنیاد پر ظاہر ہے کہ جس نے مذہب امام کا التزام کر لیا اس کے لئے دو سرے کی تقلید جن باتوں پر وہ عمل کر چکا ہے

ف:معروضة عليه

غيره في غيرماً عمل به وقد علمت ما قدمناه عن التحرير انه خلاف المختار 135 اهـ

اقول أوهذا وان كان قيلا بأطلا مغسولا قد صرح ببطلانه كبار الائمة الناصحين، وصنف فى ابطأله زبر فى الاولين والأخرين، وقد حدثت منه فتنة عظيمة فى الدين، من جهة الوهابية الغير المقلدين، والله لايصلح عمل المفسدين

\_

ولعمرى هؤلاء المبيحون فتمن

ان کے علاوہ میں بھی جائز نہیں ، اور تہمیں معلوم ہے کہ تحریر کے حوالے سے ہم لکھ آئے ہیں کہ بیہ قول مختار کے بر خلاف ہے۔

اقول: یه اگرچه ایک باطل و پامال قول تھا، بزرگ، ناصح وخیر خواہ ائمہ نے اس کے بطلان کی تصریح بھی فرمادی ہے اور اس کے ابطال کے لئے اولین و آخرین میں متعد دکتا ہیں تصنیف ہوئی ہیں، اس کی وجہ سے وہاہیہ غیر مقلدین کی جانب سے دین میں عظیم فتنہ بھی پیدا ہوا ہے اور خدا مفسدوں کاکام نہیں بناتا۔

یہ جائز کہنے والے علماء خدائے تعالی ان

ف ا مسله: تقلید شخصی واجب ہے اور بیہ بات کہ جس مسلہ میں جس مذہب پر چاہو عمل کرو باطل ہے ، اکابر ائمہ نے اس کے باطل ہونے کی تصر سے فرمائی اس کے سبب غیر مقلد وہا ہوں کا دین میں ایک بڑا فتنہ پیدا ہوا۔

ف ۲ ترجمہ فائدہ جلیلہ: بعض علا بحث کی جگہ لکھ تو گئے ہیں کہ آدمی جس قول پر چاہے عمل کرے مگر یہ بحث ہی تک کہنے کی بات ہے، دل ان کے بھی اسے پیند نہیں کرتے بلکہ براجانتے ہیں جا بجاجس کسی مسئلہ میں بے قیدی عوام کا اندیشہ سجھتے ہیں صاف فرمادیتے ہیں کہ اسے عوام پر ظاہر نہ کیا جائے کہ وہ مذہب کے گرانے پر جرات نہ کریں پھر یہی علاء اپنے کو حنی شافعی مالکی اور حنبلی کملاتے رہے کبھی مذہب سے بے قیدی نہ برتی، عمریں اپنے اپنے مذہب کی تائید میں صرف کیس اور اس میں بڑے رفت تصنیف ہوئے اور تمام علاء امت نے اس پر اجماع کیا بلکہ اپنے مذہب کی تائید میں مناظرہ تو زمانہ صحابہ کرام سے چلاآتا ہے، اگر مذہب کوئی چیز نہ ہوتا اور آدمی کو عمل کے لئے سب برابر ہوتے تو یہ سب پچھ مناظرے اور مزار ہائتا ہیں اور ائمہ واکابر کی عمر وں کی کارروائیاں سب لغو و فضول میں وقت و عمرومال بر باد کرنا ہوتا اس سے بدتر کون کی شناعت ہے۔

<sup>135</sup> منحة الخالق على بحرالرا لق كتاب القضاء فصل يجوز تقليد من شاء ، الحجامي سعيد كمپني كراچي ٢٧٩/٦

العلماء غفرالله تعالى لنا بهم ان سبرتهم واختبر تهم لوجات قلوبهم على أبية عما يقولون، وصنيعهم شاهدا انهم لا يحبونه ولا يريدون، ولا يجتنبونه بل يحتنبون، ويقولون في مسائل هذه تعلم وتكتم كيلا يتجاسر الجهال على هدم المذهب ثم طول اعمارهم يتمذهبون لامامهم ولا يخرجون عن المذهب في افعالهم واقوالهم ويصرفون العمر في الانتصار له والذب عنه وهذا فتح القدير لصاحب التحرير ماصنف الاجدالا وكذلك في مذهبنا و

کے سبب ہماری مغفرت فرمائے، بخداا گران کو جانچااور آزما

یا جائے تو ان کے قلوب ان کے قول سے منکر، اور ان کے
انگال اس پر شاہد ملیں گے کہ وہ اسے نہ پیند کرتے ہیں نہ اس کا
ارادہ رکھتے ہیں اور وہ اسے اچھا نہیں جانتے بلکہ اس سے کنارہ
کش رہتے ہیں، بس بحث کے طور پر اسے لکھ گئے اور بحث ہی
مک بات رہ گئی اعتقاد و عمل کوئی اس کا ہم نوانہ ہوا بہت سے
مسائل میں خود کہتے ہیں کہ یہ بس جاننے کے قابل ہیں بتانے
کے لائق نہیں کہیں جاہلوں میں مذہب کے گرانے کی جرات
نہ پیداہو، پھر یہ زندگی بھر اپنے ایک امام کے مذہب پر رہ گئے
نہ پیداہو، چر یہ زندگی بھر اپنے ایک امام کے مذہب پر رہ گئے
تائید اور اسی کے دفاع میں عمریں صرف کردیں۔ یہ صاحب
تائید اور اسی کے دفاع میں عمریں صرف کردیں۔ یہ صاحب
تائید اور اسی کے دفاع میں عمریں صرف کردیں۔ یہ صاحب
گئی ہے، اسی طرح ہمارے

عـه: اقول: والوجه فيه ان للشيئ حكما في نفسه مع قطع النظر عن الخارج وحكما بالنظر الى ما يعرضه عن خارج فالاول هو البحث والثانى عليه العمل عن المفاسد وان لمريكن انبعاثها عن نفس ذات الشيئ كمالا يخفى اه ١٢ منه غفر له (م)

اقول: اس کاسبب یہ ہے کہ کسی شے کاایک حکم تواس کی نفس ذات کے اعتبار سے ہوتا ہے جس میں خارج سے قطع نظر ہوتی ہے، اور ایک حکم ان باتوں کے سبب ہوتا ہے جو خارج سے پیش آتی ہیں، تو ان علماء نے جو بحث میں فرمایا وہ پہلا حکم ہے اور جس پر عمل رکھاوہ دوسراکہ مفیدوں سے بچنا واجب ہے اگر چہ وہ شے کی نفس ذات سے پیدانہ ہوں۔ جیسا کہ مخفی نہیں، اھ کامنہ غفرلہ۔

المذاهب الثلثة الباقية دفاتر ضخام في هذا المرام فلولا التهذهب لامام بعينه لازما وكان يسوغ ان يتبع من شاء ماشاء لكان هذا كله اضاعة عبر في فضول واشتعالا بهالا يعنى وقد اجمع عليه علماء المذاهب الاربعة واهلها هم الاثبة بل المناظرة في الفروع وذب كل ذاهب عما ذهب اليه جارية من لدن الصحابة رضى الله تعالى عنهم بدون نكير فأذن يكون الاجماع العملى على الاهتمام بهالايعنى واستحسان العملى على الاهتمام بهالايعنى واستحسان الكن سَل فضول واى شناعة اشنع منه لكن سَل فضول واى شناعة اشنع منه وجاز الخروج عنه بالكلية فمن ذا الذى اوجب

وبورم مروى عام به عليه معين رجحوا احد قولين فيه

هذا اذا اتفقوا فكيف في أوقد اختلفو اوفي احد الجانبين الامام الاعظم المجتهد

مسلک میں اور باقی تینوں مذاہب میں اس مقصد کے تحت
بڑے بڑے وفتر تصنیف ہوئے ۔ اگر ایک امام معین کے
مذہب کی پابندی لازم نہ ہوتی اور بیر واہوتا کہ جو چاہے جس
کی چاہے پیروی کرے بیہ سب ایک لایعنی کارروائی اور فضول
چیز میں عمر عزیز کی بربادی ہوتی حالانکہ بیہ اس کام پرمذاہب
ار بع کے علماء اورمذاہب کے مانے والے ان بی ائمہ کا اتفاق
ہے بلکہ فروع میں مناظرہ اور اپنے اپنے مذہب کی حمایت تو
زمانہ صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنہم سے ہی بلا نکیر جاری ہے
مذہب کی پابندی کوئی چیز نہ ہوتو لازم آئے گاکہ ایک لایعنی کام
کے استمام اور فضول قسم کی مشعولیت کو اچھا سمجھنے پر اس
وقت سے اب تک کے ائمہ و علماء کا عملی اجماع قائم رہا، اس

لکین علامہ شامی سے سوال ہوسکتا ہے کہ جب مذہب کی پابندی ضروری نہیں اور اس سے بالکلیہ باہر آناروا ہے تو کسی معین مذہب کے حضرات مرجمین جنہوں نے اس مذہب کے دو قولوں میں سے ایک کوترجے دی ، ان کی پیروی کسے ضروری ہو گئ؟

یہ کلام تو ان حضرات کے متفق ہونے کی صورت میں ہے۔ پھر اس صورت کا کیا حال ہوگا جب یہ باہم مختلف ہوں اورا کی طرف

ف: معروضة على العلامة ش

ف\_٢: معروضة عليه

مجتبد مطلق امام اعظم بھی ہوں بیہ جن کی گردیا کو بھی نہ یاسکے اور ان سب حضرات کا مجموعی کمال بھی ان کے فضل و کمال کے دسویں جھے کو نہ پہنچ سکا۔ یہ صنب اور نون 136 کو جمع کرنے کے سواکیا ہے؟اس لئے کہ اس کا حاصل یہ ہوتا ہے کہ حضرت امام، ان کے اصحاب اور ان کے مذہب کے اصحاب ترجح سب کے سب متفقہ طور پر جب کسی قول پر اجماع کر لیں تو مقلدین کے ذمہ اسے لیناضروی نہیں بلکہ انہیں اختیار ہے اسے لے لیں، مااینی خواہثات نفس کے مطابق مذہب سے خارج ا قوال کو لے لیں، لیکن حب امام کوئی قول ارشاد فرمائیں ، اور ان کے صاحبین ان کے خلاف کہیں پھر دونوں قولوں میں سے ہر ایک کو کچھ مرجحین ترجیح دیں اور صاحبین کی جانب ترجیح دینے والوں کی تعداد زیادہ ہو یا اس طرف ترجیح کے الفاظ زبادہ موکد ہوں توالی صورت میں ان مر جحین کی تقلید واجب ہو جائے اور امام اور ان کے موافق حضرات کی تقلید ناجائز ہوجائے ، بلکہ اگر امام اور صاحبین کا کسی بات پراجماع ہو اور ان متاخرین میں سے کچھ افراد ان کے اجماع کے مخالف کسی قول کو ترجیح دے دس تو ان ائمہ

المطلق الذي لم يلحقوا غبارة ولم يبلغ مجبوعهم عشر فضله ولا معشارة هل هذا الا مجبعاً بين الضب والنون اذ حاصله ان الامام واصحابه واصحاب الترجيح: في مذهبه اذا اجمعوا كلهم اجمعون على قول لم يجب على المقلدين الاخذ به بل يأخذون به او بما تهوى انفسهم من قيلات خارجة عن المذهب لكن اذا قال الامام قولا وخالفه صاحباة ورجح مرجحون كلا من القولين وكالترجيح في جانب الصاحبين اكثر ذاهبا او أكد لفظا فح يجب تقليد هؤلاء ويمتنع تقليد الامام ومن معه بل أن اجمع الامام وصاحباة على شيئ ورجع ناس من هؤلاء المتأخرين قيلا مخالفالا جماعهم، وجب ترك

<sup>136</sup> صنب: گوہ، جو جنگلی جانور ہے اور نون: مجھلی، جو در مائی جانور ہے۔ دونوں میں کیاجوڑ، ایک عربی مثل سے ماخوذ ہے ۱۲

تقليد الائمة الى تقليد هؤلاء واتباعهم، هذا هوالباطل المبين، لادليل عليه اصل من الشرع المتين، والحمد لله رب العالمين،

و به ظهر ان قول البحر وان كان مبنيا على ذلك الحق المنصور المعتمد المختار، المأخوذ به قولا عند الاثمة الكبار، وفعلا عندهم وعند هؤلاء المناز عين الاخيار، لكن أمازعم السيد لايبتغى عليه ولا على مأزعم انه المختار، بل يخالفهما جميعا بالاعلان والجهار، والحجة لله العزيز الغفار، والصّلوة والسلام على سيد الابرار، وأله الاطهار، وصحبه الكبار، وعلينا معهم في دارالقرار، آمين

قوله قول السراجية صريح ان المجتهد يتبع مأكان اقوى الاتبع الترتيب فنتبع مأرجحوه 137

اقول حمك الله قولك ف

تقلید چھوڑ کران افراد کی تقلید اور پیروی واجب ہوجائے، یہی وہ کھلا ہوا باطل خیال ہے جس پر شرع متین سے م گز کوئی دلیل نہیں، والحمد ملله رب العالمین۔

اسی سے ظاہر ہوا کہ بح کا کلام تواس قول حق پر مبنی تھا جو منصور ، معتمد، مختار ہے، جسے قولا تمام ائمہ کبار نے لیااور عملااان کے ساتھ ان بزرگ مخالفین نے بھی لیالیکن علامہ شامی کے خیال کی بنیاد نہ اس مختار پر قائم ہے نہ اس پر جس کوبز عم خویش مختار سمجھا بلکہ وہ علانیہ و عیال طور پر دونوں ہی کے خلاف ہے اور جبت خدائے عزیز و غفار ہی کی ہے اور درود و سلام ہو سید ابرار ، ان کی آل اطہار ، اصحاب کرام پر اوران کے ساتھ ہم پر بھی دار القرار میں الی قبول فرما! ہم اسی کی پیروی کریں گے جسے ان حضرات نے تر جیے دے دی۔

علامہ شامی سراجیہ کی عبارت اس بارے میں صریح ہے کہ مجہداس کی پیروی کرے گاجو زیادہ قوی ہو، ورنہ ترتیب سابق کا تتاع کرے گا،

اقول: الله آپ پررحم فرمائے، توہم اسی

ف1: معروضة عليه

ف٢: معروضة على العلامه ش

<sup>137</sup> دالمحتار مطلب رسم المفتى داراحيا والتراث العربي بيروت اله ۴۸/

فنتبع مارجحوه ان كان داخلا في ما ذكرت من مفاد السراجية فتوجيه القول بضده ورده فأن السراجية توجب على غير المجتهد اتباع الترتيب لا الترجيح وان كان زيادة من عندكم فمخالف للمنصوص وتفريع للشيئ على ما هو تفريع له فأنك ان كنت اهل النظر فعليك بالنظر المصيب، اولا فعليك بالترتيب، فمن اين هذا الثالث الغريب.

قوله لايجوز له مخالفة الترتيب الا اذاكان له ملكة فعليه ترجيح مارجح عنده و نحن نتبع مارجحود مارجحود المادة

اقول: رحمك الله فهذا كذلك فحاصل كلامهم جميعاماذ كرت الى قولك ونحن اما

پیروی کریں گے جسے ان حضرات نے ترجیج دے دی ، یہ عبارت اگر آپ نے کلام سراجیہ کے مفاد ومفہوم کے تحت داخل کرکے ذکر کی ہے تو یہ اس کلام کی توجیہ نہیں بلکہ اس کی خالفت اور تردید ہے کیونکہ سراجیہ تو غیر مجتہد پر ترتیب کی پیروی واجب کرتی ہے نہ کہ ترجیح کی پیروی واجب کرتی ہے نہ کہ ترجیح کی پیروی وادرا گریہ عبارت آپ نے اپنی طرف سے بڑھائی ہے تو یہ مضوص کے برخلاف ہے اور ایک چیز کی تفر تے الیمی چیز پر ہے جو در اصل اس کی تردید ہے۔۔۔ کیوں کہ آپ اگر صاحب نظر ہیں توآپ کے ذمہ اتباع ذمہ نظر صحیح ہے یا آپ اہل نظر نہیں تو آپ کے ذمہ اتباع ترتیب ہے، پھر یہ تیسرا بیگانہ واجنی کہاں سے آگیا؟

علامہ شامی: اس کے لئے ترتیب مذکور کی مخالفت جائز نہیں مگر جب اس کے پاس ملکہ ہو تواس کے ذمہ یہ ہاس کے نزدیک جو رائج ہو اسے ترجے دے اور ہمیں اس کی پیروی کرنا ہے جے ان حضرات نے ترجے دے دی۔

اقول: الله آپ پر رحم فرمائے۔ یہ بھی اسی کی طرح ہے۔ کیونکہ ان تمام حضرات کے کلام کا حاصل وہی ہے جو آپ نے "اور ہمیں" تک

ف،: معروضة على العلامه ش

<sup>138</sup> ردالمحتار كتاب القضاء مطلب يفتي بقول الامام على الإطلاق داراحياء التراث العربي بيروت ٣٠٢/٣

هذا فرد عليه وخروج عنه فأن من لاملكة له لا يجوز له عندهم مخالفة الترتيب وانتم او جبتموه عليه ادارة له مع الترجيح\_

قوله كما حققت الشارح عن العلامة قاسم 139 اقبول علمت فسال ان لا موافقة فيه لما لديه ولا فيه ميل اليه قوله ويأتى عن الملتقط 140

اقول: اولا - حاصل ما فيه ان القاضى المجتهد اقول: معا يقضى برأى نفسه والمقلد برأى المجتهدين عندال النين المهافية واين فيه ان الذين آرائه يفتنونه ان كانوا من مجتهدى مذهب امامه اقول اولا: فاختلفوا في الافتاء بقوله وجب عليه ان يأخذ

ذکر کیا۔۔۔اور یہ اضافہ تواس کی تردید اور اس کی مخالفت ہے ۔ کیوں کہ جس کے پاس ملکہ نہیں اس کے لئے ان حضرات کے نزدیک ترتیب کی مخالفت روا نہیں اور آپ نے تواس پر یہ مخالفت واجب کردی ہے کیونکہ اسے آپ نے ترجیج کے ساتھ چکر لگانے کا یابند کردیا ہے۔

علامہ شامی ، جیسا کہ علامہ قاسم سے نقل کرتے ہوئے شارح نے اس کی تحقیق کی ہے۔

اقول: معلوم ہو چکا کہ اس میں نہ تواس خیال کی کوئی ہم نوائی ہے نہ اس کا کوئی میلان۔علامہ شامی،اور ملتقط کے حوالے سے آرماہے۔

اقول اولا: اس کاحاصل صرف یہ ہے کہ قاضی مجتهد خود اپنی رائے پر فیصلہ کرے گا اور قاضی مقلد مجتهدین کی رائے پر فیصلہ کرے گا اسے ان کی مخالفت کا حق نہیں۔ اس میں یہ کہاں ہے کہ جو لوگ اس قاضی مقلد کو فتوی دیں گے اگر وہ اس کے امام کے مذہب کے مجتهدین سے ہوں پھر قول امام پر افتاء میں باہم مختلف ہوں تواس پر واجب یہ ہے کہ

ف: معروضة على العلامه ش

فـ٢: معروضة عليه

<sup>139</sup> روالمحتار ، كتاب القصاء مطلب يفتى بقول الامام على الاطلاق دار احياء التراث العربي بيروت ٣٠٢/٣ 140 روالمحتار ، كتاب القصاء مطلب يفتى بقول الامام على الاطلاق دار احياء التراث العربي بيروت ٣٠٢/٣

بقول الذين خالفوا امامه وامامهم ان كانوا اكثر اولفظهم أكدوانها النزاع في هذا ـ

وثانیا المنع - من ان نخالفهم بأرائنا اذ لارأی لنا ونحن لانخالفهم بأرائنا بل برأی امامهم وامامنا۔

وقد قال في الملتقط - عنى تلك العبارة في القاضى المجتهد قضى بماراه صواباً لا بغيره الاان يكون غيره اقوى في الفقه و وجوه الاجتهاد فيجوز ترك رأيه برأى 141 اه

فأذا جأز للمجتهد أن يترك رأيه برأى من هو اقوى منه مع أنه مأمور باتباع رأيه وليس له تقليد غيرة فأن تركنا أراء هؤلاء المفتين ارأى امامناو

ان لوگوں کا قول لے جو اس کے امام اور اپنے امام کے خلاف ہو گئے ہوں بشر طیکہ تعداد میں وہ زیادہ ہوں یا ان کے الفاظ زیادہ موکد ہوں حالاں کہ نزاع تواسی بارے میں ہے۔

ٹانیا: اگر ہم اپنی رائے لے کران کی مخالفت کریں تواس سے ممانعت ہے کیونکہ ہماری کوئی رائے ہی نہیں لیکن ان کی مخالفت ہم اپنی رائے کے مقابل نہیں کرتے بلکہ ان کے امام مخالفت ہم اپنی رائے کے مقابل نہیں کرتے بلکہ ان کے امام اور اپنے امام کی رائے کو لے کران کی مخالفت کرتے ہیں۔

اور اپنے امام کی رائے کو لے کران کی مخالفت کرتے ہیں۔

اور ملتقط کے اندر تواسی عبارت میں قاضی مجتدسے متعلق یہ لکھاہے کہ خود جسے درست سمجھے اس پر فیصلہ کرے دوسرے لکھاہے کہ خود جسے درست سمجھے اس پر فیصلہ کرے دوسرے کی رائے پر نہیں لیکن دوسر اگر فقہ اور وجوہ اجتباد میں اس کے دینا جائز ہے۔ادھ

جب مجتمد کے لئے اپنے سے اقوی کی رائے کو اختیار کر کے اپنی رائے ترک کرنا جائز ہے حالال کہ اسے حکم یہ ہے کہ اپنی رائے کا اتباع کرے اور دوسرے کی تقلید اس کے لئے روانہیں ، تو ہمارے اور ان مفتیوں کے امام اعظم

ف:معروضة عليه

ف٢: معروضة عليه

<sup>141</sup> الدرالمخيار ، بحواله الملتقط، كتاب القضاء ، مطبع مجتبا بي د بل ۲/۲ ×

امامهم الاعظم الذي هو اقوى من مجبوعهم في الفقه ووجوه الاجتهاد بل فضله عليهم كفضلهم علينا اوهو اعظم الاولى بالجواز واجدر قوله سقط ما بحثه في البحر 142\_

واقول: سبخن الله الهو الحكم المأثور، ومعتبد الجمهور، والمصحح المنصور، فكيف يصح تسبيته بحث البحر هذا ـ

واقول: يظهر لى فى توجيه في كلامه رحبه الله تعالى ان مرادة اذا اتفق المرجحون على ترجيح قول غيرة رضى الله تعالى عنه ذكرة ردا لما فهم من اطلاق قول البحر وان افتى المشائخ بخلافه فانه بظاهرة يشمل مااذا اجمع المشائخ على ترجيح

جو فقہ اور وجوہ اجتہاد میں ان حضرات کی مجموعی قوت سے بھی زیادہ قوت رکھتے ہیں بلکہ ان پر امام کو اسی طرح فوقیت ہے جیسے ہم پر ان حضرات کو فوقیت ہے بلکہ اس سے بھی زیادہ تواگر ہم ان کی رائے اختیار کرکے ان مفتیوں کی رائے ترک کریں تو یہ بدر جہ اولی جائز اور انسب ہوگا۔
علامہ شامی: بحر کی بحث ساقط ہو گئی۔

اقول: سبحان الله يهى توحكم منقول ہے جمہور كامعتمداور القيح وتائيد يافتہ بھى، پھراسے بحركى بحث كہنا كيوں كر درست ہے؟

اقول: مجھے علامہ شامی رحمۃ الله تعالی کے کلام کی توجیہ میں سے سمجھ آتا ہے کہ ان کی مراد وہ صورت ہے جس میں حضرت الله تعالی عنہ کے سوا کسی اور کے قول کی ترجیح پر مرجعین کا اتفاق ہو، اسے اس اطلاق کی تردید میں ذکر کیا جو بح کی اس عبارت سے سمجھ میں آتا ہے کہ "اگرچہ مشائخ نے اس کے خلاف فتوی دیا ہو" کیوں کہ بظاہر یہ اس صورت کو بھی شامل ہے جس میں غیر امام کے شامل ہے جس میں غیر امام کے

ف:معروضة عليه

ف: السعى الجميل في توجيه كلام العلامة الشامي حبه الله تعالى ـ

<sup>142</sup> روالمحتار ، كتاب القضاء مطلب يفتى بقول الامام على الاطلاق داراحياء التراث العربي بيروت ٣٠٣/٣

**ق**ول غيره ـ

والدليل على هذه العناية في كلامر ش انه انها تبسك باتباع البرجحين وانهم اعلم وانهم سبروا الدلائل فحكموا بترجيحه ولم يلم في شيئ من الكلامر الى صورة اختلاف الترجيح فضلا عن ارجحية احد الترجيحين ولوكان مراده ذلك لم يقتصر على اتباع المرجحين فأنه حاصل ح في كلام الجانبين بل ذكر اتباع ارجح الترجيحين\_

ويؤيده ايضاً ما قدمناً في السابعة من قوله كاتباع كاذكر كرتـ فرجعنا الى الاصل وهو تقديم قول الامام 143ه وهذا وان كان ظاهره في ما استوى الترجيحان لكن ماذكره مترقياً عليه عن الخيرية و البحر يعين ان الحكم اعمر

\_\_\_\_\_ قول کی ترجیح پر اجماع مشائخ ہو۔

یہ مراد ہونے پر کلام شامی میں دلیل میہ ہے کہ انہوں نے ا تباع مرجحین سے استدلال کیا ہے اور اس بات سے کہ وہ زیاد ہ علم والے ہیں او رانہوں نے دلائل کی جانچ کر کے اس کی ترجیح کا فیصلہ کیا ہے ، اور کلام کے کسی جھے میں اختلاف ترجیح کی صورت کو ہاتھ نہ لگا ہا، دوتر جیموں میں سے ایک کے ارجح ہونے کا تذکرہ تودر کنار ، اختلاف ترجیح کی صورت اگر انہیں مقصود ہوتی تو صرف ابتاع مرجحین کے حکم پر اکتفانہ کرتے کیونکه اس صورت میں اتباع مرجحین تو دو نوں ہی جانب موجو د ہے ، بلکہ اس تقدیر پر وہ دونوں ترجیحوں میں سے ارجح

رحمه الله تعالى لما تعارض التصحيحان تساقطا اس كى تائيران كے اس كلام سے بھى ہوتى ہے جے ہم مقدمہ ہفتم میں نقل کرآئے ہیں کہ ،جب دونوں تصحیحوں میں تعا رض ہوا تو دونوں ساقط ہو گئیں اس لئے ہم نے اصل کی جانب رجوع کیا، وہ یہ ہے کہ امام کا قول مقدم رہے گااھ۔ یہ اگرچہ بظاہر دنوں ترجیحیں برابر ہونے کی صورت میں ہے کین آگے اس پر ترقی کرتے ہوئے خیر یہ اور بح کے حوالے سے جوذ کر کیا ہے وہ تعین کر دیتا ہے کہ حکم اعم ہے۔

<sup>143</sup> والمحتار مطلب اذا تعارض التصحيح دار احياء التراث العربي بيروت اله

ويؤيده ايضا ماجعل أخرا الكلام محصل جميع كلام الدر في المراد اذقال قوله فليحفظ اي جميع ما ذكرناه وحاصله إن الحكم إن اتفق عليه اصحابنا يفتى به قطعا والا 'فاما ان يصحح المشائخ احد القولين فيه او 'كلا منهما "اولا ولا ففي الثالث يعتبر الترتيب بأن يفتى بقول ابي حنيفة ثمر الى يوسف الخ او قوة الدليل ومرا لتوفيق وفي الاول ان كان التصحيح بأفعل التفضيل خير المفتى والافلابل يفتى بالمصحح فقط وهذا ما نقله عن الرسالة وفي الثاني اما ان یکون احدهما<sup>عه</sup>

اس کی تائیر اس سے بھی ہوتی ہے جسے آخر کلام میں مقصود سے متعلق بوری عبارت در مختار کا حاصل قرار دیا کہ وہاں میہ لکھا ہے، عبارت در "فلیحفظ، تواسے یاد رکھا جائے "کا معنی پیہ ہے کہ وہ سب یادر کھا جائے جو ہم نے ذکر کیااور اس کا حاصل یہ ہے کہ جب کسی حکم پر ہمارے اصحاب کا اتفاق ہو تو قطعاً اسی ير فتوي د ما جائے گاورنه تين صور تيں ہوں گي:

(۱) مشائخ نے دونوں قولوں میں سے صرف ایک کو صحیح قرار د ما هو (۲) م الک کی تقیح هوئی هو (۳) مذکوره دونوں صور تیں نہ ہوں۔ تیسری صورت میں ترتیب کااعتبار ہوگا اس طرح کہ امام ابو حنیفہ کے قول پر فتوی دیاجائے گا، پھر امام ابو یوسف کے قول پر الخ ، یا قوت دلیل کا اعتبار ہوگا ، اور ان دونوں میں تطبق کا بیان گزر حکا۔اور پہلی صورت میں اگر تقیح افعل التفضیل کے صیغے (مثلالفظ اصح) سے ہو تو مفتی کو تخيير ہو گی ورنہ (مثلا صرف لفظ صحیح ہوتو) نہیں،

عے : اقول: نسیسل ما اذا کان کلاهها به ولایتأتی | اقول: پیاس صورت کو بھی شامل ہے جس میں دونوں ترجحیں فيه الخلاف المذكور فكان ينبغي ان يقول احدهما وحدة ليشمل قوله أولا مأاذاكان بأفعل ١٢منه غفرله (مر)

ف: معروضة على العلامه ش

بلفظ افعل ہوں حالانکہ اس میں خلاف مذکور حاصل نہ ہوگا تو انہیں کوئی ایک کے بچائے "احدهما وحدہ" (صرف ایک) کہنا حايئے تھا، تا كه ان كا قول "او بانه "اس صورت كو بھي شامل ہوجائے جس میں مرایک لفظ افعل ہو اامنہ

بافعل التفضيل اولا ففى الاول قيل يفتى بالاصح وهوالمنقول عن الخيرية وقيل بالصحيح وهو المنقول عن شرح المنية وفى الثانى يخير المفتى وهو المنقول عن وقف البحر والرسالة افادة ح 144

فما ذكرة فى الثالث عين مرادنا وكذا ما ذكرة فى الاول اما استثناء ما اذاكان التصحيح بافعل فاقول: يخالف نوفسه ولا يخالفنا فأن الترجيح اذا لم يوجد الافى جانب واحد كما جعله محمل الرسالة ومع ذلك خير المفتى لم يكن عليه اتباع مارجحوة

والتاويل بان افعل افادان الرواية المخالفة صحيحة ايضاكما قالاهها وطـ

بلکہ مفتی کو اسی پر فتوی دینا ہے جسے صحیح کہا گیا، یہ وہ بات ہے جو اسہوں نے رسالہ سے نقل کی، اور دو سری صورت میں کو کی ایک ترجی بلفظ افعل التفضیل ہوگی یانہ ہوگی، بر تقدیر اول کہا گیا کہ اصحیح پر فتوی دیا جائے گا، یہ خیر یہ سے منقول ہے، اور کہا گیا کہ صحیح پر فتوی ہوگا، یہ شرح منیہ سے منقول ہے، بر تقدیر دوم مفتی کو تخییر ہوگی یہ بحر کتاب الوقف اور رسالہ بے منقول ہے۔ یہ طلبی نے افادہ فرمایا۔اھ

تو تیسری صورت میں جوذ کر کیا لعینہ وہی ہماری مراد ہے، اسی طرح وہ بھی جو پہلی صورت میں ذکر کیا، رہااس صورت کا استثناجس میں تصحیح بصیغہ اسم تفضیل ہو فاقول: (تو میں کہتا ہوں) وہ خودان کے خلاف ہے ہمارے خلاف نہیں، کیوں کہ جب ترجیح صرف ایک طرف ہو، جیسا کہ اسے رسالے کا محمل اور معنی مراد کھہرایا، اس کے باوجود مفتی کو تخییر ہو تواس کے ذمہ اس کی پیروی لازم نہ رہی جسے مشاکخ نے ترجیح دی، اور بیہ تاویل کہ "افعل" کامفاد یہ ہوگا کہ روایت خلاف بھی صحیح تاویل کہ "افعل" کامفاد یہ ہوگا کہ روایت خلاف بھی صحیح حب، جیسا کہ طبی وشامی اور طحطاوی نے کہا۔

ف:معروضة عليه

<sup>1&</sup>lt;sup>44</sup> روالمحتار مطلب اذا تعارض التصيح دار احيا<sub>ء</sub> التراث العربي بيروت ا/٠٥وا٥

فاقول: ( تومیں کہتا ہوں)اولایہ بات اس صورت میں تشکیم ہے جب اصح کے مقابلے میں صحیح لا ہا گیا ہو۔ لیکن جب دو قول ذکر کریں اور صرف ایک کے بارے میں کہیں کہ وہ اصح ہے اور دوسرے میں جو قوت ہے اس کے بیان سے کچھ بھی تعرض نہ کرے توالی حالت میں یہ ہی سمجھا جائے گا کہ اول ہی راج اور تائید ہافتہ ہے۔اور محسی کے ذہن میں یہ خیال نہ گزرے گاکہ وہاول کواضح کہہ کر دونوں قولوں کو صحیح کہنااور یہ بتانا جاہتے کہ اول کو دوسرے پر کچھ فضلت ہے تو یہ افعل "اهل الحنته خير مشقرا واحسن مقبلا"حنت والے بہتر قرار گاہ اور سب سے احجی آرام گاہ والے ہیں ، کے باب سے ہوگا،اگر کلمات مشائخ کی تفتیش کیچئے تو یہ ملے گا کہ وہ حضرات فرماتے ہیں یہ احوط ( زیادہ احتیاط والا) ہے ، یہ ارفق ( زیادہ نرمی و فائدے والا ہے) یا وجودیکہ دوسرے میں کوئی احتیاط اور کوئی آ سانی نہیں ، یہ ان حضرات کے کلام کے خدمت گزاروں کے نزدیک بدیمی ہے،اھ اسی لئے خیریہ کتاب الطلاق میں فرمایا،

فأقول اولا: هذا أسلم اذا قوبل الاصح بالصحيح اما اذا ذكروا قولين وقالوا في احدها وحده انه الاصح ولم يلموا ببيان قوة ما في الأخر اصلا فلايفهم منه الا ان الاول هو الراجح المنصور ولا ينقدح في ذهن احدانهم يريدون به تصحيح كلا القولين و ان للاول مزية ما على الأخر فأفعل ههنا من بأب اهل الجنة خير مستقرا واحسن مقيلا ولو سبرت كلماتهم ألوجد تهم يقولون هذا احوط وهذا ارفق مع ان الأخر لارفق فيه ولا احتياط وهذا بديهي عند من خدم كلامهم -

ولذاف "قال في الخيرية من

ف: معروضة عليه وعلى العلامتين حوط

ف-٢: ربمالا يكون افعل في قول الفقهاء هذا اصح احوط ارفق اوفق وامثاله من بأب التفضيل ـ

ف-٣: اذا ثبت الاصح لا يعدل عنه اى اذا لم يوجد الاقوى منه

الطلاق انت على علم بأنه بعد التنصيص على اصحيته لا يعدل عنه المالي غيرة 145ه المحيته لا يعدل عنه الى في مسألة قالوا فيها لقائل ان يقول تجوز وهو الاصح ولقائل ان يقول لاما نصه حيث ثبت الاصح لا يعدل عنه 146ه وهذا مفاد أسم المنافانه قال:

وحيشاوجات قولين وقد صحح واحد فذاك المعتمد بنحو ذاالفتوى عليه الاشبه والاظهر المختار ذا والاوجه 147 فقد حكم بقصر الاعتماد على ما قيل فيه افعل ولم يصحّح خلافه ولها قال فيه نيس

تمہیں خبر ہے کہ اس کے اصح ہونے کی تصریح ہوجانے کے بعداس سے کسی اور کی جانب عدول نہ ہوگا، اھ
بلکہ خیر میہ کتاب الصلح میں جہاں میہ مسئلہ ہے کہ: لو گوں نے کہااس میں کہنے والا کہہ سکتا ہے کہ جائز ہے، اور وہی اصح ہے ، اور کہنے والا کہہ سکتا ہے جائز نہیں، وہاں وہ لکھتے ہیں جب اصح ثابت ہوگا تواس سے عدول نہ ہوگا،

یبی ان کے متن عقود کا بھی مفاد ہے اگر چہ اس کی شرح میں وہ اس بات کی طرف مائل ہو گئے جو یہاں زیر بحث ہے کیوں کہ اس میں یہ لکھا ہے ، جہاں تم کو دو تقول ملیں ، جن میں ایک کی تقییح اس طرح کے الفاظ سے ہو ، اسی پر فتوی ہے ، یہ اشبہ ہے ، اظہر ہے ، مختار ہے ، اوجہ ہے ، تووہ ہی معتمد ہو اھے۔ تو معتمد ہونے کا حکم اسی پر محدود رکھا جس کی تقییح میں لفظ افعل آیا ہے اور اس کے مخالف قول کی تقییح نہیں ہوئی ہے۔ افعل آیا ہے اور اس کے مخالف قول کی تقییم نہیں ہوئی ہے۔ در مختار کے اندر اس شخص سے متعلق جو بائیں جانب

ف1: معروضة على العلامة ش

ف- ٢: مسئله: نمازمين بائين طرف كاسلام تهير ناجول گياجب تك قبله سے نه پھرا ہو كهه كـ

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> فقاوی خیریه کتاب الطلاق دار المعرفة بیروت اله۳۹

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> فآوای خیریه کتاب الصلح دار المعرفة بیروت ۱۰۴/۲

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> شرح عقود رسم المفتى رساله من رسائل ابن عابدين، سهيل اكي**د مي لاهور ،ا / ٣**٧

نسى التسليم عن يسارة اتى به مألم يستدبر القبله 148 في الاصح\_

وكان فى القنية انه الصحيح 149 قال ش نا عبرالشارح بالاصح بدل الصحيح والخطب فيه سهل 150 اه

وكيف يكون سهلا أوهما عندكم على طرفى نقيض فأن الصحيح كان يفيد أن خلافه فأسد وافأد الاصح عندكم أنه صحيح فقد جعل الفاسد صحيحاً

وثانيا: قدقلتم ناعينا اتباع مارجحوه وليس بيان قوة للشيئ في نفسه ترجيحاً له اذ لابد للترجيح من مرجح

سلام پھیرنا بھول گیا یہ لکھا ہے جب تک قبلہ سے پیٹھ نہ پھیری ہواس کی بجاآ وری کرلے اصح مذہب میں،
اسی مسکلے کے تحت قنیہ میں لکھا تھا کہ یہی صحیح ہے، تواس پر علامہ شامی نے لکھا کہ شارح نے صحیح کی جگہ اصح سے تعبیر کی،
اور معالمہ اس میں سہل ہے اھ۔

سہل کسے ہوگاجب دونوں آپ کے نزدیک ایک دوسرے کی بالکل نقیض اور ضد ہیں۔ کیوں کہ صحیح کا مفادیہ تھا کہ اس کا تقابل فاسد ہے۔ اور اصح کا مفاد آپ کے نزدیک یہ ہوا کہ اس کا مقابل صحیح ہے تو آپ کے طور پر تو شارح نے فاسد کو صحیح بادیا؟

ٹانیا: آپ نے فرمایا جے ان حضرات نے ترجیح دے دی ہم پر اس کی پیروی لازم ہے، اور شے کی ذات میں پائی جانے والی کسی قوت کابیان، ترجیح نہیں، کیونکہ ترجیح کے لئے مرج اور

ف، : الصحيح والاصح متقاربان والخطب فيه سهل.

ف-٢: معروضة على العلامة ش

فت: معروضة على العلامة ش

<sup>48</sup> الدرالختار كتاب الصّلوة فصل اذاارادالشروع في الصلوة مطبع مجتبائي دبلي ا/ ٨٨

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>القنية المنيه تتميم الغنيه كتاب الصلوة باب فى القعدة والذكر فيها كلكة انثرياص ا<sup>س</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> د المحتار كتاب الصّلوة فصل اذاار ادالشروع داراحيا<sub>ة</sub> التراث العربي بيروت ٣٥٢/١

ومرجح عليه فالمعنى قطعاما فضلوه على غيره فلا شك انهم اذا قالو الاحد قولين انه الاصح وسكتوا عن الأخر فقد فضلوة و رجعوة على الأخر فوجب اتباعه عنداكم وسقط التخيير فالوجه عندى حمل كلامر الرسالة على مأاذا ذيلت احدهما بافعل والاخرى بغيره فيكون ثالث مافى المسألة عن الخيرية والغنية من اختيار الاصح اوالصحيح وهو التخيير وهذا اولى من حمله على مأيقبل

لاسيما والرسالة مجهول لاتدرى هي ولامؤلفها النأقل

مرجح علیه ( جس کوراجح کہا گیااور جس پر راجح کہا گیا) دونوں ضروری ہیں، تو قطعاً بہ معنی ہوگا کہ جسے ان حضرات نے دوسرے سے افضل قرار دیااس کی پیروی ضروری ہے،اب بیہ قطعی بات ہے کہ جب انہوں نے دو قولوں میں سے ایک کو اصح کہااور دوسرے سے متعلق سکوت اختیار کیا تواسے انہوں نے دوسرے سے افضل اور رائج قرار دیا توآپ کے نزدیک اس کاا تتاع واجب ہو ااور تنخیبر ساقط ہو گئی۔

تو میرے نز دیک مناسب طریقہ یہ ہے کہ رسالہ کا کلام اس صورت پر محمول کیا جائے جس میں ایک کے ذیل میں "افغل" سے ترجیح ہواور دوسرے میں غیر افغل سے ، تواس مسئلہ میں خیریہ سے اصح کواور غنبہ سے صحیح کواختیار کرنے کا والنقل - عن المجهول لا يعتمد وإن كان عه | جو حكم منقول ہے اس كى يہ تيسرى شق ہوجائے گی وہ يہ كه تخییر ہے (کسی ایک کی پابندی نہیں صحیح مااصح کسی کو بھی اختیار کرسکتاہے) یہ معنی لینااس معنی پر محمول کرنے سے بہتر ہےجو نا قابل قبول ہے۔

خصوصا جبکہ رسالہ مجہول ہے، نہ اس کا پتانہ اس کے مؤلف کا یا، او رمجہول سے نقل قابل اعتاد نہیں اگرچہ ناقل معتمد ہو جبیبا کہ بیہ ضابطہ

ف: لا يعتبد على النقل عن مجهول وان كان الناقل ثقة ـ

الكلامر والمطلع على مراتب الرجال فأفهم اهمنه

عه : اقول وثم تفصیل یعرفه الماهر باسالیب اقول: یہاں کھ تفصیل ہے جس کی معرفت اسالیب کلام کے ماہر اور مراتب رجال سے باخبر شخص سے ہو گی تواسے سمجھ لیں۔۱۲ منه (ت)

من المعتمدين كما افصح به ش في مواضع من كتبه وبيناه في فصل القضاء \_

وبالجملة فالثنيا تخالف ماقرره اما انها لاتخالفنا فلان ألم مفادها اذ ذاك التخيير وهو حاصل ما في شقى الثاني لانه لها وقع في شقه الاول الخلاف من دون ترجيح أل الى التخيير والتخيير مقيد بقيود قد ذكرها من قبل وذكّرها هنا بقوله ولاتنس ماقدمناه من قيود التخيير 151ه

من اعظمها ان لايكون احدهما قول الامام فأذا كان فلا تخيير كما اسلفنا أنفا نقله، وقد قال فى شرح عقودة اذكان احدهما قول الامام الاعظم والأخر قول بعض اصحابه عند عدم الترجيح لاحدهما

خود علامہ شامی نے اپنی تصانف کے متعدد مقامات میں صاف طور پر بیان کیا ہے اور ہم نے بھی فصل القصناء میں اسے واضح کیا ہے۔

الحاصل وہ استناء ان ہی کے طے کردہ اور مقررہ امر کے خلاف ہے، رہایہ کہ وہ ہمارے خلاف نہیں تو اس لئے کہ اس وقت اسکامفاد تخییر ہے اور یہی اس کا حاصل ہے جو صورت دوم کی دونوں شقول کے تحت مذکور ہے کیونکہ جب اس کی پہلی شق میں اختلاف ہوگیا (کہ اصح کو اختیار کرے، یا صحیح کو اختیار کرے) اور ترجیح کسی کو نہیں تو مال یہ ہوا کہ تخییر ہے، اور تخییر کچھ قیدوں سے مقید ہے جنہیں پہلے ذکر کیا ہے اور یہاں کی یاد دہانی کی ہے یہ کہہ کر کہ اور تخییر کی ان قیدوں کو فراموش نہ کرنا جو ہم پہلے بیان کر پچے اھ،

ان میں سے عظیم ترین قیدیہ ہے کہ دونوں میں کوئی ایک، قول امام نہ ہو، اگر ایسا ہوا تو تخییر نہ ہو گی جسیاا سے ہم ابھی نقل کرآئے، اور علامہ شامی نے اپنی شرح عقود میں لکھا ہے کہ جب دونوں میں سے ایک، امام اعظم کا قول ہواور دوسرا ان کے بعض اصحاب کا قول ہو تو کسی کی ترجیح نہ ہونے

ف: تحقيق ان ماذكر من حاصل كلام الدر فانه لا يخالفنا ـ

المعتار مطلب اذا تعارض التصحيح دار احيا<sub>ء</sub> التراث العربي بير وت ا / ۵۰ -

يقدم قول الامام فلذا بعدة 152 اه اى بعد ترجيح القولين جبيعاً فرجع حاصل القول الى ان قول الامام هو المتبع الاان يتفق المرجحون على تصحيح خلافه.

فأن قلت أليس قد ذكر عشر مرجحات أخر ونفى التخيير مع كل منها: أكدية التصحيح كونه فى المتون والأخر فى الشروح او فى الشروح والأخر فى الفتاؤى او عللوه دون الأخر او كونه استحسانا أو ظاهر الرواية أو انفع للوقف أو مقول الاكثر أو اوفق بأهل الزمان أو اوجه زادهذين فى شرح عقوده.

قلت بلى ولا ننكرهاأفقال ان الترجح بها أكد من الترجح بأنه قول الامام انها ذكر رحمه الله تعالى ان التصحيح اذا اختلف وكان لاحدهما

کے وقت قول امام کو مقدم رکھا جاتا ہے تو ایسے ہی اس کے بعد بھی ہوگاتو بعد بھی ہوگاتو معدم بھی ہوگاتو حاصل کلام یہی نکلا کہ اتباع قول امام ہی کا ہوگا مگر یہ کہ مرجحین اس کے خلاف کی ترجیح پر متفق ہوں۔

اگرسوال ہوکہ کیااییانہیں کہ اس میں دس مر جعاور بھی ذکر کئے ہیں اور مر ایک کے ساتھ تخییر کی نفی کی ہے (۱) تھیج کا زیادہ موکد ہونا(۲) یااس کا متون میں اور دوسرے کا شروح میں میں ہونا(۳) اس کا شروح میں اور دوسرے کا فناوی میں ہونا(۳) ان حضرات نے اس کی تعلیل فرمائی دوسرے کی کوئی علت ودلیل نہ بتائی (۵) اس کا استحسان ہونا (۱) یاظاہر الروایہ (۷) یا وقف کے لئے زیادہ نفع بخش (۸) یا قول اکثر (۹) یااہل زمانہ سے زیادہ ہم آ ہنگ اور موافق (۱۰) یااوجہ ہونا،ان دونوں کاشر ح عقود میں اضافہ ہے۔

میں کموں گاکیوں نہیں، ہمیں ان سے انکار نہیں، بتائے کیا یہ بھی کہا ہے کہ ان سب وجوں سے ترجیح پانا قول اما م ہونے کے سبب ترجیح پانے سے زیادہ موکد ہے؟ انہوں نے توصرف یہ ذکر کیا ہے کہ جب تصحیح میں

ف:ذكر عشر مرجحات لاحد القولين على الاخر

<sup>152</sup> شرح عقود رسم المفتى ، رساله من رسائل ابن عابدين، سهيل اكيثر مي لا بهور ، ص • ٣٠

مرجح من هذه ترجح ولا تخيير ولم يذكر مأذا كان لكل منهامر جح منها

اقبول فوقد بقى من المرجحات كونه احوط اوارفق اوعليه العمل وهذا يقتضى الكلامر على تفاضل هذه المرجحات فيمابينها وكانه لمريلم به لصعوبة استقصائه فليس في كلامه مضادة لما ذكرناـ

واناً اقول: فالترجح بكونه منهب الامام ارجح من الكل التصريحات القاهرة الظاهرة وقد صرح الامام الاجل صاحب الهداية ب جو به على كل حال

وان بغيت التفصيل وجدت الترجيح به ارجح المون كل تصر ت فرمائي ب، من جل ماذكر مهايد جد معارضاله فأقول: القوللايكون

مرجح ہو تو وہ ترجح یا جائے گی اور تخییر نہ ہو گی ، اس صورت کا تو ذکر ہی نہ فرمایا جس میں مر ایک تصحیح کے ساتھ ان میں سے کوئی ایک مرجح ہو۔

اقول: اور ابھی یہ مرجحات باتی رہ گئے اس کااحوط، یاار فق، یا معمول بہ ہو نا ( علیہ العمل) اور بہ اس کامتقضی ہے کہ ان تر جیجات کے ہاہمی تفاوت اور فرق مراتب پر کلام کیا جائے ،اس کی چھان بین د شوار ہونے کے باعث شایداسے ہاتھ نہ لگایا، تو ہم نے جو ذکر کیااس کی کوئی مخالفت ان کے کلام میں نہیں۔ وانا اقول: (اورمیس کہتا ہوں) مذہب امام ہونے کے با الباهرة المتواترة ان الفتوي بقول الامامر مطلقاً عث ترجيح ياناسب سے ارج ہے اس لئے كه قام ظامر باہر متواتر تصریحات موجود ہیں کہ فتوی مطلقاً قول امام پر ہوگا اور امام جلیل صاحب ہدایہ نے مرحال میں قول امام پر افتاء واجب

اورا گر تفصیل طلب کروتواس کے باعث ترجیجاس کے مقابل یائے جانے والے مذکورہ تقریبالسبھی مرجحات سے زیادہ راجح ملے گی۔

فاقول: تواس کی تفصیل میں ، میں کہتا ہوں )

ف\_1:ذكر ثلث مرجحات اخر ـ

ف\_٢: الترجيح بكونه قول الإمام ارجح من كل مايوجد معارضاله

الاظاهر الرواية ومحال ان تمشى المتون قاطبة على خلاف قوله وانماً وضعت لنقل مذهبه وكذا لن تجد ابدا ان المتون سكتت عن قوله والشروح اجمعت على خلافه ولم يلهج به الا الفتاؤى و الانفعية للوقف من المصالح الجليلة المهمة وهي احدى الحوامل الست وكذا الارفقية لاهل الزمان وكونه عليه العمل وكذا الارفق اذا كان في محل دفع الحرج والاحوط اذاكان في خلافه مفسدة والا ستحسان اذا كان لنحو ضرورة او تعامل اما اذاكان أليل فمختص باهل النظر وكذا كونه اوجه واوضح دليلا كما اعترف به في شرح عقوده.

وقد اعلمناك ان المقلد لا يترك قول امامه لقول غيرة ان غيرة اقوى دلبلا

(۱) وہ قول جب ہوگاظام الروایہ ہی ہوگا (۲) اور یہ محال ہے کہ تمام متون قول امام كي مخالفت ير گام زن مون جب كه ان كي وضع امام ہی کامذہب نقل کرنے کے لئے ہوئی ہے (۳-۴) اسی طرح مر گز کبھی ایبانہ ملے گاکہ متون قول امام سے ساکت ہوں اور شروح نے اس کی مخالفت پر اجماع کرلیا ہو ، صرف فیّا وی نے اسے ذکر کیا ہو۔ (۵) اور وقف کے لئے انفع ہونا عظیم اہم مصالح میں شامل ہے اوربیہ اسباب ستہ میں سے ایک ہے (۲) اسی طرح اہل زمان کے زیادہ موافق ہونا (۷) اوراسي پر عمل ہو نا (۸) يوں ہى ار فق اور زيادہ آسان ہو ناجب کہ دفع حرج کا مقام ہو (۹) اور احوط بھی ، جب کہ اس کے خلاف کوئی مفیده اور خرابی ہو (۱۰) اور استحیان بھی جب کہ ضرورت یا تعامل جیسی چیز کے باعث ہو ، لیکن استحیان اگر دلیل کے باعث ہو تو وہ اہل نظر سے خاص ہے (اا۔۔۔۱۱) یوں ہی اس کا اوجہ اور دلیل کے لحاظ سے زیادہ واضح ہو نا اہل نظر کا حصہ ہے جبیبا کہ علامہ شامی نے شرح عقود میں اس کا اعتراف کیاہے

اوریہ ہم بتا چکے ہیں کہ مقلد اپنے امام کا قول کسی دوسرے کے قول کی وجہ سے ترک نہ کرےگا،اگر دوسرا قول میری نظر میں دلیل کے

ف:الاستحسان لغيرنحوضرورة وتعامل لايقدم على قول الامام \_

في نظرى فأين النظر من النظر وانما يتبعه في ذلك تاركاتقليد امامه من يسلم أن أحدا من مقلدبه ومجتهدى مذهبه ابصر بالدليل الصحيحمنه

ولربها يكون قياس يعارضه استحسان يعارضه استحسان أخر ادق منه فكيف يترك القياس القوى بألاستحسان الضعيف وهذا هو المرجو في قرموا القياس على الاستحسان وقرر نقل في مسألة في الشركة الفاسرة شعن طعن الحبوي عن البفتاح إن قول محمد هوالبختار للفتوى وعن غاية عه البيان ان اقول الى يوسف استحسان اه فقال ش وعليه فهو من المسائل التىترجح

لحاظ سے زیادہ قوت رکھتا ہے تو میری نظر کو امام کی نظر سے کیا نسبت؟اینے امام کی تقلید حچیوڑ کراس دوسرے کے قول کا انتاع وہی کرے گاجو یہ مانتا ہے کہ امام کے مقلدین اور ان کے مذہب کے مجتدین میں سے کوئی فرد دلیل صحیح کی ان سے زیادہ بصیرت رکھتا ہے۔

شاید انسا ہوگا کہ کسی قباس کے معارض کوئی انسانستحسان ہو جس کے معارض اس سے زیادہ دقیق دوسرااستحسان موجود ہو تو قیاس قوی کو استحمان ضعیف کے باعث کیے ترک کردیا كل قياس قال به الامام وقيل لغيره لالمثل عليه المائل عليه كديبي صورت مراس قياس مين يائي جاتي ضرورة وتعامل انه استحسان ولنحو هذا ربما الهوگی جس کے قائل امام ہیں، اور جس کے مقابل دوسرے کو ، ضرورت وتعامل جیسے امور کے ماسوامیں ، استحسان کہا گیا ہوالیے ہی نکتے کے باعث بعض او قات قباس کو استحسان پر مقدم کرتے ہیں ، علامہ شامی نے طحطاوی سے انہوں نے حموی سے ، انہوں نے مقاح سے، شرکت فاسدہ کے ایک مسکلے میں نقل کیا ہے کہ امام محمد ہی کا قول فتوی کے لئے مختار (ترجیح بافته) ہے اور غایة البیان سے نقل کیا کہ امام ابو یوسف کا قول استحیان ہے اس پر علامہ شامی نے فرمایا ، اس کے پیش

غاية البيان ١٢ منه غفر له\_ (م)

عه: قاله الامام الكرخي في مختصرة وعنه نقل في السامام كرخي ناين مخضر مين بيان كياس مين غاية البيان س منقول ہے ۱۲منہ۔(ت)

فيها القياس على الاستحسان 153 اه

فأفأدان أ ما عليه الفتوى مقدم على الاستحسان وكذا ضرورةً على ما عُلل فا لتعليل من امارات الترجيح والفتوى اعظم ترجيح صريح وكذا لاشك في تقديمها على الاوجه والارفق والاحوط كما نصوا عليه فلم يبق من المرجحات المذكورة الا أكدية التصحيح فيهامضي

و ای 🖰 ۱ کثریة اکثر مهافی مسألتی وقت العصر 📗 باقی نه را، ای لئے سابق میں ہم نے صرف ان ہی دونوں کے والعشاء حتى ادعوا على خلاف قوله التعامل بل عبل عامة الصحابة في العشاء ولم يمنع

۔ وہ ان مسائل میں شامل ہے جن میں قیاس کو استحسان پر ترجیح ہوتی ہے،اھ

اس بیان سے انہوں نے یہ افادہ کما کہ (ما علیہ الفتوی) جس قول پر فتوی ہوتا ہے وہ استحسان پر مقدم ہوتا ہے (۱۳) بول ہی بدیہی وضروری طویریہ اس قول سے بھی مقدم ہوگاجس كى تعليل ہوئى ہو، اس لئے كه تعليل ترجيح كى صرف ايك علامت ہے اور فتوی سب سے عظیم ترجیح صریح ہے (۱۲-۱۱) یوں ہی اوجہ ، ارفق اور احوط پر بھی اس کے مقدم ہونے میں واكثرية القائلين ولذا اقتصرنا على ذكرهما كوئي شك نهيل المستحج كے زيادہ موكد ہونے اور قائلين کی تعداد زیادہ ہونے کے سوامذ کورہ مرتحات سے کوئی مرجح ذ کریراکتفاکی۔

اب بتائے قائلین کی اکثریت کہیں اس سے زیادہ ہو گی جو وقت عصراور وقت عشاء کے مسکوں میں امام کے مقابل موجود ہے؟ یہال تک کہ لو گوں نے قول امام کے برخلاف تعامل بلكه عشامين عامه صحابه كاعمل ہونے كا بھى دعوى كيا

ف1: مأعليه الفتوى مقدم على الاستحسان \_

ف-٢:عند قول الامام لاينظر الى كثرة الترجيح في الجانب الاخر ـ

<sup>&</sup>lt;sup>153</sup>ر دالمحتار كتاب الشركة فصل في شركة الفاسدة داراحيا<sub>ء</sub> التراث العربي بيروت ٣**٥٠/٣** 

ذلك لاسيما في العصر عن التعويل على قول الامام ونقلتم عن البحر واقررتم انه لايعدل عن قول الامام الالضرورة وان صرح المشائخ ان الفتوى على قولهما كما هنا 154

ونا هيك أبه جوابا عن أكدية لفظ التصحيح وايضاً قدمنا نصوص ش في ذلك في سردالنقول عن كتاب النكاح وكتاب الهبة وايضاً اكثر في ردالبحتار من معارضة الفتوى بالبتون وتقديم ما فيها على ما عليه الفتوى وما هو الالان البتون وضعت لنقل مذهب صاحب البذهب رضى الله تعالى عنه.

فمنها الاسناد في البئر الى يومر اوثلثة في حق الوضوء والغسل والاقتصار في حق غيرهما

پھر بھی بیداکٹریت، خصوصا عصر میں، قول امام پراعتاد سے مانع نہ ہو سکی، اور آپ ہی نے بحر سے بید نقل کیا اور برقرار رکھا کہ قول امام سے بجو ضرورت کے عدول نہ ہوگا اگر چہ مشائخ نے تصریح فرمائی ہو کہ فتوی قول صاحبین پر ہے، جس مال بہ میں ا

جیسے یہاں ہےاھ۔

اور لفظ تصحیح کے زیادہ موکد ہونے سے متعلق جواب کے لئے بھی یہی کافی ہے اور اس بارے میں علامہ شامی کی صری عبار تیں ذکر نقول کے تحت کتاب النکاح اور کتاب الهب سے ہم پہلے بھی نقل کر چکے ہیں ، اور انہوں نے رد المحتار میں بہت سے مقامات پر فتوی کے مقابلہ میں متون کو پیش کیا ہے اور متون میں جو مذکورہ ہے اسے ماعلیہ الفتوی (اور قول جس پر فتوی ہے) پر مقد م قرار دیا ہے ، اور یہ اسی لئے کہ متون صاحب مذہب رضی الله تعالی عنہ کا مذہب نقل کرنے کے صاحب مذہب رضی الله تعالی عنہ کا مذہب نقل کرنے کے لئے وضع ہوئے ہیں۔

ان میں سے چند مقامات کی نشان دہی (۱) کنویں میں کوئی جانور مراد دیکھا گیا اور گرنے کا وقت معلوم نہیں تو اگر پھولا پھٹا نہیں ہے تو ایک دن اور پھولا پھٹا ہے تو تین دن

ف: اذارجع قول الامام وقول خلافه كان العمل بقول الامام وإن قالوالغيره عليه الفتوى ـ

<sup>154</sup> بحرالرائق كتاب الصلوة التج ايم سعيد كمپنى كراچى ٢٣٦/١

افتى به الصباغى وصححه فى المحيط والتبيين والدر والدر والبحر والبنح واعتمده فى التنوير والدر فقلتم مخالف لاطلاق المتون قاطبة (الى قولكم) فلا يعول عليه وان اقرة فى البحر والمنح

ومنها وقف صدقةً على رجل بعينه عاد بعد موته لورثة الواقف قال فى الاجناس ثم فتح القدير به يفتى 156 فقلتم انه خلاف المعتمد لمخالفته لمانص عليه محققوا المشائخ ولما فى المتون من انه بعدموت الموقوف عليه يعود للفقراء 157

ومنها مااختار الامامان الجليلان والكرخي من الغاء طلاق السكران

سے پانی نجس ماناجائے گا وضو اور عنسل کے حق میں او روسری چیزوں سے متعلق جب سے دیکھا گیااس وقت سے لیعنی اب نے خس مانا جائے گا پہلے سے نہیں۔
اسی پر صباغی نے فتوی دیا ، محیط اور تبیین میں اسی کو صحیح کہا البحر الرائق اور منح الغفار میں اسی پر اعتماد کیا تو آپ نے فرمایا ، یہ تمام متون کے اطلاق کے بر خلاف ہے (یہال تک کہ فرمایا) تو اس پر اعتماد نہ ہوگا اگرچہ بحر اور منح میں اسے بر قرار رکھا۔

(۲) کوئی صدقہ ایک شخص معین پر وقف کیا تو یہ وقف اس شخص کی موت کے بعد واقف کے ورثہ کی طرف لوٹ آئے گا، اجناس میں پھر فتح القدیر میں کہا بہ یفتی (اسی پر فقوی دیا جاتا ہے آپ نے فرمایا یہ خلاف معتمد ہے کیونکہ یہ اس کے خلاف ہے جس پر محققین مشاک نے نص فرمایا اور اس کے بھی جو ہون میں مذکور ہے، وہ یہ کہ موقوف علیہ کی موت کے بعد وہ فقراء پر لوٹ آئے گا۔

(۳) امام جلیلین طحطاوی و کرخی نے اختیار فرمایا که نشه والے کی طلاق بے کارہے ، اور تفرید

<sup>1671</sup>ردالمحتار باب المياه فصل في البئر داراحياء التراث العربي بيروت 1671/1 156 الدالمختار بحواله الفتح تمتاب الوقف مطيع مجتبائي دبلي ا977 157ردالمحتار بحواله الفتح تمتاب الوقف داراحياء التراث العربي بيروت ٣٢٧/٣

وفى التفريد ثم التتار خانيه ثم الدر الفتوى عليه 158 فقلتم مثل حقد علمت مخالفته لسائر المتون 159

ومنها قال محمد اذالم يكن عصبة فولاية النكاح للحاكم دون الام قال في المضمرات عليه الفتوى فقلتم كالبحر والنهر غريب للمخالفة المتون الموضوعة لبيان الفتوى

ومنها قال محمد لا تعتبر الكفاءة ديانة وفي الفتح عن المحيط عليه الفتوى وصححه في المبسوط فقلتم كالبحر تصحيح الهداية معارض له فالافتاء بها في المتون اولي 161 ومنها قال لها اختارى اختارى اختارى فقالت اخترت الاولى اوالوسطى اوالاخيرة طلقت ثلثا عنده وواحدة بائنة عندها واختاره الطحاوى قال في الدر واقرة الشيخ على المقدسي و في

پھر تاتار خانیہ پھر در مختار میں ہے کہ فتوی اسی پر ہے آپ نے علی کی طرح فرمایا تمہیں معلوم ہے کہ سارے متون کے خلاف ہے۔

(۳) امام محمد نے فرمایا ،جب کوئی عصبہ نہ ہو تو نکاح کی والیت حاکم کو حاصل ہوگی ، مال کو نہیں مضمرات میں لکھا، اسی پر فتوی ہے آپ نے بحر و نہر کی طرح فرمایا ، یہ غریب ہے کیوں کہ بیان فتوی کے لئے وضع شدہ متون کے برخلاف ہے، کیوں کہ بیان فتوی کے لئے وضع شدہ متون کے برخلاف ہے، فقر مایا ، دین داری میں کفاء ت کا اعتبار نہیں فقی القدیر میں محیط کے حوالے سے لکھا ، اسی پر فتوی ہے او رمبسوط میں اسی کو صحیح کہا آپ نے بحر کی طرف فرمایا ، ہدا یہ کی فتح اس کے معارض ہے تو اسی پر افتا اولی ہے جو متون میں مذکور ہے۔

(۱) شوم نے ہیوی سے کہا، اختیار کر، اختیار کر، اختیار کر، او ہیوی ہے کہا، اختیار کر، اختیار کر، اختیار کی، امام ہوی نے کہا میں نے پہلی یا در میانی یا آخری اختیار کی، امام صاحب کے نزدیک اس پر تین طلاقیں پڑ گئیں، اور صاحبین کے نزدیک ایک طلاق بائن واقع ہوئی اور اسی کو امام طحاوی نے اختیار کیا، در مختار میں ہے اور اسے شخ علی مقدسی نے بر قرار رکھا، اور

<sup>158</sup> الدرالمختار بحواليه تاتار خانيه كتاب الطلاق مطبع مجتبائي د ملي ا / ٢١٧

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup>ر دالمحتار كتاب الطلاق داراحيا<sub>ء</sub> التراث العربي بير وت ٢/ ٣٢٨و ٣٢٥

<sup>160</sup> روالمحتار كتاب النكاح باب الولى داراحياء التراث العربي بيروت ٣١٢/٢

<sup>161</sup> روالمحتار كتاب النكاح باب الكفاءة واراحياء التراث العربي بيروت ٣٢٠/٢

حاوی قدسی میں ہے، وبہ ناخذہم اسی کو لیتے ہیں تو یہ افادہ کیا کہ قول صاحبین ہی مفتی ہہ ہے شرف غزی کی قلمی تحریر میں اسی طرح ہے آپ نے فرمایا، قول امام پر متون گام زن ہیں، اور ہدایہ میں اسی کی دلیل موخرر کھی ہے تو وہی معتد ہوا۔

(ک) تقسیم کا لیسے شخص نے مطالبہ کیا جو اس سے فائدہ نہیں اٹھا سکتا کیوں کہ اس کا حصہ بہت کم ہوگا شخ الاسلام خوامر زادہ نے کہا، تقسیم کردی جائے، خانیہ میں کہااسی پر فتوی ہے اس پر در مختار میں فرمایا، لیکن متون اول پر ہیں تواسی پر اعتماد ہے پر در مختار میں فرمایا، لیکن متون اول پر ہیں تواسی پر اعتماد ہے اور اسے آپ نے اور طحطاوی نے ہر قرار رکھا، باوجود کیکہ آپ نے بار ہافرمایا ان میں سے ایک موقع رد المحتار کتاب الہب کا خیل کے دامام قاضی کے اسے یاد رکھنا جو علماء نے فرمایا ہے کہ امام قاضی خال کی تقیم النفس ہیں خال کی تقیم سے عدول نہ کیا جائے گا کیونکہ وہ فقیہ النفس ہیں خال کی تقیم النفس ہیں خال کی تقیم سے عدول نہ کیا جائے گا کیونکہ وہ فقیہ النفس ہیں خال کی تقیم سے عدول نہ کیا جائے گا کیونکہ وہ فقیہ النفس ہیں خال کی تعیم سے عدول نہ کیا جائے گا کیونکہ وہ فقیہ النفس ہیں خال کی تعیم سے عدول نہ کیا جائے گا کیونکہ وہ فقیہ النفس ہیں خال کی تعیم سے عدول نہ کیا جائے گا کیونکہ وہ فقیہ النفس ہیں

اس تفصیل سے بحدہ تعالی روشن

الحاوى القدسى وبه نأخذ فقد افادان قولهما هو المفتى به كذا يخط الشرف الغزى 162 فقلتم قول الامام مشى عليه المتون واخر دليله أن قول الامام مشى عليه المتون واخر دليله أن الهداية فكان هو المعتمد 163 ومنها طلب القسمة من لا ينتفع بها لقلة حصّته قال شيخ الاسلام خواهر زاده يجاب قال في الخانية وعليه الفتوى فقال في الدر لكن أن المتون على الاول فعليه المعول 164 واقرر تموة انتم وطمع قولكم مرارا منها في هبة ردالمحتار كن على ذكر مها قالوا لا يعدل أناعن تصحيح

فقدظهر ولله الحمدان

قاضى خار، فأنه فقيه النفس 165 ه

ف، تأخير الهداية دليل قول دليل اعتماد ه

ف-٢: قول الامام مذكور في المتون مقدم على ما صححه قاض خان باكدالفاظ الفتوى

فـ ٣: لا يعدل عن تصحيحه قاضى خان فانه فقيه النفس

<sup>162</sup> الدرالمخيار كتاب الطلاق باب تفويض الطلاق مطبع مجتما كي دبلي 172/1

<sup>63</sup>ء والمحتار كتاب الطلاق باب تفويض الطلاق باب دارا حياء التراث العربي بيروت ٢٨٠/٢ م

<sup>164</sup> الدرالخيار كتاب القسمة مطبع مجتبيا ئي د بلي ٢ / ٢١٩

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup>ر دالمحتار كتاب الهية داراحيا<sub>ء</sub> التراث العربي بيروت ٢٨ / ۵۱۳

الترجيح بكون القول قول الامام لايوازيه شيئ واذا اختلف الترجيح وكان احدهما قول الامام فعليه التعويل وكذا اذالم يكن ترجيح فكيف اذا اتفقوا على ترجيحه فلم يبق الاماً تفقوا فيه على ترجيح غيرة.

فأذا حمل كلامه على مأوصفنا فلاشك في صحته اذن بالنظر الى حاصل الحكم فأنا نوافقه على النانا خذح بما اتفقوا على ترجيحه انما يبقى الخلاف بيننا في الطريق فهو اختاره بناء على اتباع المرجحين ونحن نقول لايكون هذا الا في محل احدى الحوامل فيكون هذا هو قول الامام الضرورى وان خالف قوله الصورى بل عندنا ايضا مساغ ههنا لتقليد المشائخ في بعض الصور على ما بأتى بيانها .

شم لاشك انه لايتقيد ح بكونه قول احد الصاحبين بل ندور مع الحوامل حيث دارت وان

ہوگیا کہ کسی قول کے قول امام ہونے کے باعث ترجیج پانے کے مقابل کوئی چیز نہیں اور جب اختلاف ترجیج کی صورت میں دو قولوں میں سے ایک قول امام ہو تواسی پر اعتاد ہے اسی طرح اس وقت بھی جب کوئی ترجیح ہی موجود نہ ہو، پھر اس وقت کیا حال ہوگا جب سب اسی کی ترجیح پر متفق ہوں تو اب کوئی صورت باقی نہ رہی سوااس کے جس میں دو سرے کی ترجیح پر متفق ہوں۔
سب متفق ہوں۔

تواگر علامہ شامی کا کلام اس پر محمول کرلیا جائے جو ہم نے بیان کیا تو اس صورت میں وہ بلا شبہ حاصل حکم کے لحاظ سے صحیح ہوگا کیونکہ ہم بھی اس پر ان کی موافقت کرتے ہیں کہ ایسی صورت میں ہم اسی کو لیس گے جس کی ترجیح پر مشائخ کا اتفاق ہے البتہ ہمارے اور ان کے در میان طریقے حکم کا فرق رہ جاتا ہے ، انہوں نے اس حکم کو اتباع مر جحین کی بنیاد پر اختیار کیا ہے اور ہم یہ کہتے ہیں کہ ایسا اسباب ستہ میں سے کسی ایک کے پائے جانے ہی کے موقع پر ہوگا تو یہی امام کا قول ضروری کے بوگا آگر چہ وہ ان کے قول صوری کے بر خلاف ہو بلکہ ہمارے نزدیک یہاں بعض صور توں میں تقلید مشائخ کی بھی گنجائش نزدیک یہاں بعض صور توں میں تقلید مشائخ کی بھی گنجائش ہے جیسا کہ ان کا بیان آ رہاہے۔

پھر بلاشبہ ایسے وقت میں اس کی بھی پابندی نہیں کہ وہ دوسرا قول ، صاحبین ہی میں سے کسی کا ہو بلکہ مدار حوادث پر ہوگاوہ جہال

كان قول زفر مثلا على خلاف الائمة الثلثة كما ذكر وما ذكر من سبرهم الدليل وسائر كلامه نشأمن الطريق الذى سلكه وح يبقى الخلاف بينه وبين البحر لفظيا فأن البحر ايضاً لا يابى عند ئذ العدول عن قول الامام الصورى الى قوله الضرورى كيف وقد فعل مثله نفسه والوفاق اولى من الشقاق.

ولعل مراد ابن الشلبى ان يصرح احد من المشائخ الفتوى على قول غير الامام مع عدم مخالفة الباقين له صراحة ولا دلالة كاقتصارهم على قول الامام او تقديمه او تأخير دليله اوالجواب عن دلائل غيرة الى غير ذلك مما يعلم انهم يرجحون قول الامام كما اشار ابن الشلبى الى التصحيح دلالة وح لابد ان يظهر منهم مخايل وفاقهم لذلك المفتى فيدخل في صورة الثنا

دائر ہوں اگر چہ تینوں ائمہ کے بر خلاف مثلا امام زفر ہی کا قول ہو جیسا کہ پہلے ذکر ہوا۔ اور وہ جو علامہ شامی نے ذکر کیا کہ مشاک نے دلیل کی جائج کرر کھی ہے اور باقی کلام ، یہ سب اس طریق سے پیداشدہ ہے جسے انہوں نے اپنایا۔ اور اب ان کے اور بحر کے در میان صرف لفظی اختلاف رہ جائے گا۔ کیونکہ بحر بھی الیمی صورت میں امام کے قول صوری سے ان کے قول ضروری کی جانب عدول کے منکر نہیں۔ منکر کیسے کے قول ضروری کی جانب عدول کے منکر نہیں۔ منکر کیسے ہوں گے ایما تو انہوں نے خود کیا ہے۔ اور اتفاق ، اختلاف سے بہتر ہے۔

اور شاید ابن الشلبی کی مرادیہ ہے کہ مشائخ میں سے ایک نے غیر امام کے قول پر فتوی ہونے کی تصرح کی ہو اور دیگر حضرات نے صراحة اس کی مخالفت نہ کی ہواور نہ ہی دلالة مشلا یوں کہ قول امام پر اقتصار کریں ، یا اسے پہلے بیان کریں ، یا اس کی دلیل آخر میں لائیں ، یا دوسرے حضرات کی دلیلوں کا جواب دیں ، اسی طرح کی اور باتیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ قول امام کو ترجیح دے رہے ہیں۔ جیسا کہ ابن الشلبی نے دلالة تصحیح کی جانب اشارہ کیا ہے۔ او رائی صورت میں دیگر حضرات سے اس مفتی کے ساتھ موافقت کے آثار وعلامات نمودار ہونا ضروری ہے کلام ابن شلبی کی یہ مراد لی جائے تو یہ خصورات میں داخل ہوجائے تو یہ بھی استثناء والی صورت میں داخل ہوجائے تو یہ بھی استثناء والی صورت میں داخل ہوجائے گا۔

هذا في جانب الشامى واما جانب البحر فرأيتنى كتبت فيما علقت على ردالمحتار في كتاب القضاء مانصه

اقدول: محل كلام البحر حيث وجدالترجيح من ائمته في جأنب الامام ايضاكمافي مسألتي العصر والعشاء وان وجد أكد الفاظه وهو الفتوى من البشائخ في جأنب الصاحبين وليس يريد ان البشائخ وان اجمعوا على ترجيح قولهما لايعبؤ به ويجب علينا الافتاء بقول الامام فأن هذا لايقول به احد مين له مساس بالفقه فكيف بهذا العلامة البحر ولن ترى ابدا اجماع الائمة على ترجيح قول غيرة الا لتبدل مصلحة باختلاف الزمان وح لايجوز لنا مخالفة المشائخ (لانها اذن مخالفة الامام عينا كها علمت) واما اذا اختلف الترجيح فرجحان قول الامام لانه قول الامام ارجح من رجحان قول غيرة لارجحية لفظ الافتاء به (اواكثرية المائلين الى ترجيحه) فهذا مايريدة

یہ گفتگورہی شامی کے د فاع میں ،اب رہا بح کامعاملہ تور دالمحتار یر جو میں نے تعلیقات لکھی ہیں ان ہی میں کتاب القضاکے تحت میں نے دیکھا کہ یہ عبارت رقم کر حکاہوں۔ اقول: کلام بحرکامحل وہ صورت ہے جس میں ائمہ ترجیج سے جانب امام بھی ترجیح یائی جاتی ہو جیسے عصر وعشاء کے مسکلوں میں ہے اگر چہ مو کد ترین لفظ ترجیج مشاکن کا فتوی صاحبین کی جانب ہو بح کی مراد یہ نہیں کہ مشائخ قول صاحبین کی ترجیحیر اجماع کرلیں تو بھی اس کااعتبار نہیں اور ہم پر قول امام ہی پر فتوی دینا واجب ہے۔ کیوں کہ کوئی بھی شخص جسے فقہ سے کچھ مس ہے الی بات نہیں کہہ سکتا تو یہ علامہ بح اس کے قائل کسے ہوں گے ؟اور مر گر مجھی غیر امام کے قول کی ترجیح پر ائمہ ترجیح کا اجماع نظرنہ آئے گامگر ایسی صورت میں جہاں اختلاف زمانه کی وجہ سے مصلحت تبدیل ہو گئ ہو۔،اورایس صورت میں ہمارے لئے مشائخ کے خلاف حانا روا نہیں (کیوں کہ یہ بعینہ امام کے مخالف ہو گی جبیبا کہ معلوم ہوا) کیکن جب ترجیح مختلف ہو تو قول امام کااس وجہ سے رجحان کہ وہ قول امام ہےزیادہ راجح ہوگااور اس کے مقابلیہ میں دوسر ہے کے قول کا، لفظ افتاء کی ارجحت ( ہااس کی ترجیح کی طرف ماکل ہونے والوں کی اکثریت ) کے باعث رحجان اس سے

العلامة صاحب البحر وبه يسقط ايراد العلامتين الرملي والشامي اله ماكتيت مع زيادات منى الأن ماسن الاهلة\_

فيهذا تلتئم الكلبات، وتأتلف الاشتات، والحمد لله رب البريات، وافضل الصلوات، واكمل التسليمات، على الامام الاعظم لجميع الكائنات، وأله وصحبه وابنه وحزبه اولى الخيرات، والسعود والبركات، عدد كل مأمضى وما هو أت، آمين والحبد لله رب العليين والله سيحنه وتعالى اعلم ـ

وانا العبد الحقير، خدمت بهذه السطور، ملكافي الدين، امام ائمة المجتهدين، رضي الله تعالى عنه وعنهم اجمعين، فأن وقعت موقع القبول، فذاك نهاية المسئول، ومنتهى المأمول، وما ذلك على الله بعزيز أن ذلك على الله يسير، أن الله على كل شيعي قدير،

فروتر ہوگا۔ یہی علامہ صاحب بح کی مراد ہےاوراسی سے علامہ رملی وعلامه شامی کا اعتراض ساقط ہوجاتا ہے ۔ اھ حواثی رد المحتار سے متعلق میری عبارت ختم ہوئی ، اور ملالین کے در میان کی عبارتیں اس وقت میں نے بڑھائی ہیں۔ تواس توضیح و تاویل سے تمام کلمات ایک دوسرے سے ہم آ ہنگ ہو جاتے ہیں اور مختلف ماتیں ماہم متفق ہو جاتی ہیں۔ اور تمام تر ستائش خدا کے لئے جو مخلوقات کا رب ہے۔ او ربہتر درود ، کامل ترین تسلیمات ساری کا ئنات کے امام اعظم اور خیرات ، سعادات ، برکات والے ان کے آل ، اصحاب ، فرزندا ورجهاعت ير، مير گزشته وآئنده كي تعداد ميں ـ الى ! قبول فرما۔ اور تمام تعریف خداکے لئے جو سارے جہانوں کا ورأيت الناس يتحفون كتبهم الى ملوك الدنيا ليروردگار باكن وبرترى والے خدا كو بى خوب علم بـ میں نے دیکھا کہ لوگ شامان د نیا کے در بار میں اپنی کتابوں کا تخنہ پیش کرتے ہیں اور بندہ حقیر نے توان سطور سے دین کے ایک بادشاہ ،ائمہ مجہدین کے امام کی خدمت گزاری کی ہے۔ الله تعالی ان سے اور ان سب مجتهدین سے راضی ہو، توبیه اگر مقام قبول باحائیں تو یہی انتہائے مطلوب او رمنتہائے امید ہے اوراللّٰہ پریہ کچھ د شوار نہیں ، ملاشیہ یہ خدایر آسان ہے۔ يقىنااللهم شے پر قادر ہے۔

ولله الحمد واليه المصير، وصلى الله تعالى على المولى الاكرم، وأله وصحبه و بارك وسلم، أمين.

تنبيه أول: كون المحل محل احدى الحوامل انكان بيناً لايلتبس فالعمل عليه وما عداة لانظر اليه وهذا طريق لمى وانكان الامر مشتبها رجعنا الى ائمة الترجيح فأن رأيناهم مجمعين على خلاف قول الامام علمنا ان المحل محلها وهذا طريق انى وان وجدناهم مختلفين في الترجيح اولم يرجحوا شيئاً عملناً بقول الامام وتركنا ماسنواة من قول وترجيح لان اختلافهم اما لان المحل ليس محلها فأذن لاعدول عن قول الامام اولانهم اختلفوا في المحلية فلا يثبت القول الضرورى بالشك فلا يترك قوله الصورى الثابت بيقين الا اذا تبينت لنا المحلية بالنظر فيماذكروا من الادلة او

اور الله ہی کے لئے حمد ہے اور اسی کی جانب رجوع ہے۔ اور الله تعالى درود وسلام نازل فرمائے آ قائے اکرم اور ان کی آل اصحاب يراور بركت وسلامتي بخشے ـ الهي! قبول فرما\_ عمبیہ: اقول: چیم اسباب میں سے کسی ایک کا محل ہونا اگر واضح غير مشتبه ہو تواسی پر عمل ہوگااور ماسوایر نظرنہ ہو گی ہیہ کمی طریقہ ہے اور اگر معاملہ مشتبہ ہو تو ہم ائمہ ترجیح کی جانب رجوع کریں گے۔ اگر قول امام کے برخلاف انہیں اجماع کئے دیجیں تویقین کرلیںگے کہ یہ بھی اسباب ستہ میں سے محسی ایک کاموقع ہے یہ انی طریقہ ہے۔۔۔ اور اگر انہیں ترجیج کے مارے میں مختلف یائیں ماید دیکھیں کہ انہوں نے کسی کو ترجیح نہ دی تو ہم قول امام پر عمل کریں گے اور اس کے ماسوا قول وترجیح کوترک کر دس گے کیوں کہ ان کااختلاف یا تواس لئے ہوگا کہ وہ اسباب ستہ کا موقع نہیں ۔جب تو قول امام سے عدول ہی نہیں مااس لئے ہوگا کہ اسباب ستہ کا محل ہونے میں وہ ماہم مختلف ہو گئے ۔ تو قول ضروری شک سے ثابت نہ ہو یائے گا۔اس لئے امام کا قول صوری جو یقین سے ثابت ہے ترک نه کما چائے گالیکن جب ہم پر اسباب ستہ کا محل ہو ناان

ف: تنبهان جليلان بتيين بهياما يعمل به المقلد في امثال المقامر

بنى العادلون عن قوله الامر عليها وكانوا هم الاكثرين و فنتبعهم ولا نتهمهم اما اذا لم يبنوا الامر عليها وانها حاموا حول الدليل فقول الامام عليه التعويل هذا ماظهر لى وارجوا نيكون صوابا ان شاء الله تعالى والله اعلم تنبيه: اقول: هذا كله اذا خالفوا الامام اما اذا فصلو الجمالا، او ضحوا اشكالا، او قيدو ارسالا كداب الشراح مع الهتون، وهم في ذلك على قوله ماشون، فهم اعلم منا بمراد الامام فأن ا تفقوا والا فالترجيح بقواعد الهعلومة

وانما قيدنا بانهم في ذلك على قوله ماشون لانه تقع هنا صورتان مثلا قال الامام في مسألة باطلاق وصاحباه بالتقييد فأن ا ثبتوا الخلاف

حضرات کی بیان کر دہ دلیلوں میں نظر کرنے سے واضح ہوجائے ، یا قول امام سے عدول کرنے والے حضرات نے اسی محلت پر بنائے کار رکھی ہو اور وہی تعداد میں زیادہ بھی ہوں تو ہم ان کی پیروی کریں گے اور انہیں متم نہ کریں گے۔۔۔ لیکن جب انہوں نے بنائے کار محلت پر نہ رکھی ہو ، بس دلیل کے گرد ان کی گردش ہو تو قول امام پر ہی اعتاد ہے۔۔۔ یہ وہ طریق عمل ہے جو مجھ پر منکشف ہوااور امید ر کھتا ہوں کہ ان شاءِ الله تعالی درست ہوگا، والله تعالی اعلم عمیہ: اقول: یہ سب اس وقت ہے جب وہ واقعی امام کے خلاف گئے ہوں لیکن جب وہ کسی اجمال کی تفصیل یا کسی اشکال کی تو ضیح ، یا کسی اطلاق کی تقسید کریں جیسے متون میں ا شار حین کا عمل ہوتا ہے۔اور وہ ان سب میں قول امام ہی پر گام زن ہوں تووہ امام کی مراد ہم سے زیادہ جاننے والے ہیں۔ اب اگروہ ماہم متفق ہوں تو قطعاً سی پر عمل ہوگاور نہ تر جھے کے قواعد معلومہ کے تحت ترجیج دی جائے گی۔ ہم نے یہ قید لگائی که "وه ان سب میں قول امام ہی پر گام زن ہوں "اس کی و جبہ بیہ ہے کہ یہاں اوو صور تیں ہوتی ہیں ، مثلاامام کسی مسلے میں اطلاق کے قائل ہیں اور صاحبین تقسید کے قائل ہیں، اب مرجحین اگراختلاف کا

اثبات کریں اور صاحبین کا قول اختیار کریں تو یہ مخالفت ہے اور اگر اختلاف کا انکار کریں اور یہ بتائیں کہ امام کی مراد بھی تقیید ہی ہے تو یہ شرح ہے واللہ تعالی اعلم ۔ یہی خاتمہ کلام ہونا چاہئے اور بہتر درودوسلام کریموں میں سب سے کریم تر سرکار پر اور ان کی آل ، اصحاب ، فرزند اور جماعت پر تاروز قیام۔ اور ہر ستائش بزرگی واکرام والے خدا کے لئے ہے۔

واختاروا قولهما فهذه مخالفة وان نفوا الخلاف وذكروا ان مراد الامام ايضاً التقييد فهذا شرح والله تعالى اعلم وليكن هذا أخر الكلام، وافضل الصلاة والسلام، على اكرم الكرام، وأله و صحبه وابنه وحزبه الى يوم القيام، والحمد لله ذى الجلال والاكرام.

Page 137 of 137